

مجلة علمية فصلية محكمة

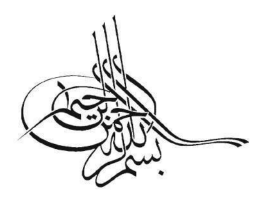
العدد الثالث والسبعون شوال ١٤٤٥هـ

(الجزء الأول)



www.imamu.edu.sa e-mail : arabicjournal@imamu.edu.sa

رقم الإيداع :٣٥٦٣ / ١٤٢٩ بتاريخ ١٩ / ٠٦ / ١٤٢٩هـ الرقم الدولي المعياري (ردمد) ٤١٩٨ ـ ١٦٥٨









المشرف العام **الأستاذ الدكتور / أحمد بن سالم العامري** معالي رئيس الجامعة

نائب المشرف العام الأستاذ الدكتور / عبدالله بن عبدالعزيز التميم وكيل الجامعة للدراسات العليا والبحث العلمي

رئيس التحرير الأستاذ الدكتور / خالد بن سليمان القوسي الأستاذ الدكتور / خالد بن سليمان القوسي الأستاذ في قسم علم اللغة التطبيقي – جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

مدير التحرير الأستاذ الدكتور / محمد بن سعيد بن إبراهيم اللويمي الأستاذ في قسم الأدب والبلاغة والنقد – كلية اللغة العربية

## أعضاء هيئة التحرير

- أ.د. سعد بن عبدالعزيز مصلوح الأستاذ في قسم اللسانيات جامعة الكويت
- أ.د. محمد بن إبراهيم القاضي الأستاذ في قسم اللغويات العربية – جامعة تونس
- أ.د. محمد بن نافع بن بداح المضياني العنزي الأستاذ في قسم علم اللغة التطبيقي جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية
- أ. د. عبد العزيز بن صالح بن عبدالله بن دعيلج الأستاذ في قسم الأدب والبلاغة والنقد كلية اللغة العربية جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية
  - أ.د. طاهر عبدالحي شبانه الأستاذ في قسم النحو والصرف – جامعة كفر الشيخ
    - أ. د. خالد بن محمد بن سليمان الجمعة
       الأستاذ في قسم اللغة العربية جامعة القصيم
      - د. عبدالرحمن بن إبراهيم الجريد أمين تحرير مجلة العلوم العربية

## قواعد النشر

مجلة العلوم العربية مجلة علمية محكمة، تصدر عن عمادة البحث العلمي، بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، وتُعنى بنشر البحوث العلمية وفق الضوابط الآتية:

#### أولاً : يشترط في البحث ليقبل للنشر في المجلة :

- ١- أن يتسم بالأصالة والابتكار، والجدة العلمية والمنهجية، وسلامة الاتجاه.
  - ٢- أن يلتزم بالمناهج والأدوات والوسائل العلمية المعتبرة في مجاله.
    - " أن يكون البحث دقيقاً في التوثيق والتخريج.
      - ٤- أن يتسم بالسلامة اللغوية.
        - ٥- ألا يكون قد سبق نشره.
- الا يكون مستلاً من بحث أو رسالة أو كتاب، سواء أكان ذلك للباحث نفسه،
   أم لغيره.

#### ثانياً : يشترط عند تقديم البحث :

- أن يقدم الباحث طلباً بنشره، مشفوعاً بسيرته الذاتية (مختصرة) وإقراراً
   يتضمن امتلاك الباحث لحقوق الملكية الفكرية للبحث كاملاً، والتزاماً بعدم
   نشر البحث إلا بعد موافقة خطية من هيئة التحرير.
  - ۱- أن يكون البحث في حدود (٥٠) صفحة مقاس (A 4).
- ان يكون حجم المتن ( ۱۷) Traditional Arabic، والهوامش حجم (۱۵)
   وأن يكون تباعد المسافات بين الأسطر (مفرداً).
- 4- يرســل الباحـث بحثه إلى منصـة المجلات الإلكترونية (https://imamjournals.org) مع ملخص باللغتين العربية والإنجليزية، لا تزيد كلماته عن مائتي كلمة.

#### ثالثاً: التوثيق :

- ١- توضع هوامش كل صفحة أسفلها على حدة.
- ٢- تثبت المصادر والمراجع في فهرس يلحق بآخر البحث.
- ٣ توضع نماذج من صور الكتاب المخطوط المحقق في مكانها المناسب.
- ٤ ترفق جميع الصور والرسومات المتعلقة بالبحث، على أن تكون واضحة جلية .
- رابعاً: عند ورود أسماء الأعلام في متن البحث أو الدراسة تذكر سنة الوفاة بالتاريخ الهجرى إذا كان العَلَم متوفى.
- خامساً: عند ورود الأعلام الأجنبية في متن البحث أو الدراسة فإنها تكتب بحروف عربية وتوضع بين قوسين بحروف لاتينية، مع الاكتفاء بذكر الاسم كاملاً عند وروده لأول مرة.
- سادساً: تُحكَّم البحوث المقدمة للنشر في المجلة من قبل اثنين من المحكمين على الأقل. سابعاً: لا تعاد البحوث إلى أصحابها، عند عدم قبولها للنشر.

#### عنوان المجلة:

جميع المراسلات باسم رئيس تحرير مجلة العلوم العربية الرياض ١١٤٣٢ – ص ب٥٧٠١ هاتف: ٢٥٩٠٢٦١ – ناسوخ (فاكس)٢٥٩٠٢٦١

www.imamu.edu.sa E.mail: Arabicjournal@imamu.edu.sa

## المحتويات

|     | - <b>-</b>                                                                  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
|     | قصيدة (عفواً إمام الهدى) للشاعر محمد بن عائض القربي دراسة أسلوبية           |
| 14  | بلاغية                                                                      |
|     | د. عبدالخالق بن عبد الرحمن القربي                                           |
|     | الخطاب السياسي في خُطب الملك سلمان بن عبد العزيز الخطابات الملكية           |
| 1.0 | بمحلس الشورى أنموذجًا دراسة تداولية                                         |
|     | د. محمد بن عبدالعزيز الفيصل                                                 |
| 100 | كتاب أبيات المعاياة للأخفش الأوسط "دراسة منهجية من خلال النصوص              |
|     | المنقولة عنه"                                                               |
|     | أ. د. عبدالله بن محمد النغيمشي                                              |
| 779 | ابن مكي الصقلي (ت ٥٠١ هـــ) ونظرية تحليل الأخطاء في ضوء كتابه               |
|     | "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان"                                                |
|     | أ. د. ممدوح إبراهيم محمد                                                    |
| ۳۹۸ | الــمَقَامَــةُ البَحْــشيشيَّة لأحْمَد فَارِسِ الشِّدْيَاق (١٢١٩-١٣٠٤هــ - |
|     | (614414)                                                                    |
|     | . د. هیشم سرحان                                                             |
|     | د. أميمة محمد صابر                                                          |
|     |                                                                             |

# قصيدة (عفوًا إمام الهدى) للشاعر محمد بن عائض القرني دراسة أسلوبية بلاغية

د. عبد الخالق بن عبدالرحمن بن عبد الخالق القرني قسم اللغة العربية - كلية الآداب جامعة بيشة



## قصيدة (عفواً إمام الهدى) للشاعر محمد بن عائض القرني دراسة أسلوبية بلاغية

د. عبدالخالق بن عبدالرحمن بن عبدالخالق القرني قسم اللغة العربية - كلية الآداب، جامعة بيشة

#### تاريخ تقديم البحث: ٣٠/ ١٠/٣ هـ تاريخ قبول البحث: ١٩/ ٣/ ١٤٤٥ هـ

#### ملخص البحث:

يُعنى هذا البحث بالدراسة الأسلوبية لقصيدة (عفوًا إمام الهدى) للشاعر محمد بن عائض القرني، وقد وقع الاختيار على هذه القصيدة بوصفها إحدى المنظومات البديعية التي تأثر فيها الشاعر بفنّ البديعيات، وتوجه بما إلى المديح النّبوي، والتزم فيها بالبناء الإيقاعي لمنظومة البديعيات، وضمنها ألوانًا عديدة من البديع.

ويهدف البحث إلى تتبع السمات الأسلوبية الفارقة التي تتسم بها القصيدة، والكشف عن البناء الأسلوبي، والتكوين البديعي، وجماليات القصيدة، وإبراز ما يتميز به أسلوب الشاعر من سمات أسلوبية.

الكلمات المفتاحية: بديعيات — دراسة أسلوبية — مديح نبوي — محمد بن عائض القرني.

The Art of Badi'iyat "Afwan Imamu al-Huda" by the poet Mohammad bin Ayedh al-Qarni as Model: A Stylistic Study

**Dr. Abdulkhaliq bin Abdulrahman bin Abdulkhaliq Alqarni**Associate Professor of Literature and Criticism at the Department of Arabic Language, University of Bisha

#### Abstract:

This is stylistic study of Mohammad bin Ayedh al-Qarni's poem "Afwan, Imama al-Huda" (Pardon, Imam of Guidance). This poem is chosen as one of the rhetorical compositions in which the poet was influenced by the art of Badi'iyat (rhetoric), directed it to the praise of the Prophet (PBUH), while adhering to the rhythmic construction of this art. The poet used various styles of Badi'iyat .

The article aims to trace the distinctive stylistic features of the poem, reveal its stylistic structure, rhetorical composition, as well as the aesthetics of the poem. The article will, further, highlight what distinguishes the poet's style and its unique characteristics. It includes an introduction that addresses the concept of Badi'iyat, its origin and development, and its focusing on the concept of style. This is followed by three sections that discuss the stylistic construction of the poem, the stylistics of imagery, and the stylistics of rhythm. It ends with a conclusion stating the findings drawn from the stylistic study of this poem.

**Keywords:** Badi'iyat - stylistic study - praise of the Prophet - Mohammad bin Ayedh al-Oarni.

ينطلق هذا البحث من رؤية جديدة تفترض أنّ منظومة البديعيّات تتّسم بسمات أسلوبية فارقة نظرًا إلى طبيعتها الخاصّة، وبنائها الفيّي المتميّز الّذي يرتكز على أسس فنيّة محدّدة، منها الالتزام ببناء إيقاعي موحّد، يتمثّل في اختيار البحر البسيط، وروي الميم تأثّرًا ببردة البوصيري، وكذلك ما تتضمّنه من ألوان البديع في أبياتها.

وبرغم هذه الصّفات المشتركة، فإنّ لكل شاعرٍ أسلوبَه الخاص الذي يطبع البديعيّة بطابع أسلوبي مميز، وهو ما يسعى البحث إلى رصده وتتبّعه.

وقد وقع الاختيار على قصيدة (عفوًا إمام الهدى) للشّاعر محمد بن عائض القرني من ديوانه (رشفات من اليم) وذلك لتوافر الصّفات البديعيّة فيها، وافترض الباحث أنّ الدّراسة الأسلوبية هي الأنسب للدخول إلى عالم القصيدة ورؤية الشّاعر، لما تتّسم به الدّراسة الأسلوبيّة من ضوابط منهجيّة، وقدرة على تحليل النّص تحليلًا يكشف عن سماته الأسلوبية، وأبعاده الجمالية نظرًا إلى ما يتمتّع به المنهج الأسلوبي من مكانة متميّزة بين المناهج النقديّة الحديثة.

وينطلق البحث من فرضيّة تتمثّل في طرح هذا التساؤل: هل القصيدة البديعية تتسم بسمات أسلوبية فارقة تميزها عن غيرها؟ وإذا كان الأمر كذلك فما أبرز هذه الخصائص الأسلوبية في قصيدة (عفوًا إمام الهدى)؟ وما أهمّ السّمات التي تميز بما الشّاعر في تناوله لكل من البناء الأسلوبي والتكوين البديعي والصورة والإيقاع؟

ولعل أبرز الأسباب التي دعت الباحث لاختيار هذا الموضوع لدى الشاعر القرني تعود إلى أنّ المنظومة البديعية – عامة – وقصيدة (عفوًا إمام الهدى) خاصة لم تحظ بالدّراسة، ولم تكشف عن خصائصها الأسلوبيّة، وجماليّاتها الفنيّة، وتجلية السّمات التي تميز هذا الفنّ البديعي، ومحاولة استكناه أبعاد التّجربة الشّعرية لشاعر معاصر لم ينل حظّه من البحث.

وقد تتمثّل أهميّة هذا الموضوع في تسليط الضّوء على فنّ شعريّ ذي سمات خاصة هو فنّ البديعيّة لها سمات أسلوبية مميزة عن المدائح النبويّة الأخرى.

وإنّ الدراسات الأسلوبيّة كثيرة في الشّعر، ويصعب حصرها في هذا السّياق، ولكن لم أجد دراسة سابقة تناولت شعر الشاعر محمد بن عائض القربي عامّة، وقصيدة (عفوًا إمام الهدى) خاصّة وفق معطيات المنهج الأسلوبي، وهو ما يمنح الدّراسة أهمية خاصّة.

كما أنّ هناك دراسات أسلوبية تناولت أشهر شعراء البديعيات مثل البوصيري وصفى الدين الحلّي والشريف الرضي وغيرهم.

ومن أبرز هذه الدراسات:

- دراسة بعنوان (بردة البوصيري - دراسة أسلوبية - إعداد الطالبة سلالة حكيمة - جامعة المسيلة - كلية الآداب والعلوم الاجتماعية ٢٠٠٩/ دكيمة - جامعة المسيلة في مقدمة وأربعة فصول وخاتمة وتمحورت فصول الرسالة حول بنية القصيدة النبوية وأثر البوصيري في مسارها - البنية الصوتية - التركيب في القصيدة - المجال الدلالي (الصورة وأبعادها الدلالية).

- ودراسة بعنوان (نهج البردة لأحمد شوقي دراسة أسلوبية للباحث عبد الله عبد الرحمن الغويل، نُشرت في مجلة (أبحاث) بجامعة سرت بليبيا، العدد العاشر سبتمبر ٢٠١٧.
- دراسة تحليلية بلاغية ونقدية في قصيدة نهج البردة لأحمد شوقي، إعداد الباحثة فاطمة عبد الرسول السيد نشرت بمجلة كلية اللغة العربية المنصورة العدد ٢٧ ج٦ سنة ٢٠٠٨م.

وقد اقتضى البحث أن أقسمه إلى مدخل، وأربعة مباحث، حيث يختص المبحث الأول ببناء الأسلوب، ويعنى المبحث الثاني بالتكوين البديعي، وينصرف المبحث الثالث إلى دراسة الصورة الفنية، بينما يختص المبحث الرابع بالإيقاع، وينتهي البحث بخاتمة تتضمّن أبرز النّتائج يعقبها ثبت المصادر والمراجع.

## مدخل البديعيات:

البديعيات فنّ شعريّ جديد ظهر في العصر المملوكي في القرن الثامن الهجري، واستمرّ حتى القرن الرابع عشر، وهي مجموعة من القصائد، غرضها المديح النبوي " وغايتها جمع أنواع البديع ضمن أبياتها، نوع في كل بيت، يصبُّ ذلك كلّه في قالب من البحر البسيط، ورويّ الميم المكسورة"(١).

فالقصيدة البديعية منظومة يتوحّى فيها النّاظم تضمين كلّ بيت من أبياتها لونًا من ألوان البديع أو أكثر، وهذه هي السّمة الأولى الأصيلة في كلّ بديعية (٢).

وقد تأثر ناظموا البديعيات ببردة البوصيري في مدح النبي ألى ، فكانت الشرارة التي أدت إلى احتدام هذه الموجة الكبيرة من البديعيّات (٣).

فبردة البوصيري في مدح الرسول في كانت منعطفًا ضخمًا في تاريخ الشعر العربي، وكانت هي المنطلق الذي انطلق منه شعراء البديعيات، واستلهموا فنهم منه، حيثُ اتجهوا إلى محاكاتها وزنًا ورويًا وغرضًا، وزادوا عليها احتفالهم بالبديع، وجماليّاته.

<sup>(</sup>١) على أبو زيد، البديعيات في الأدب العربي - نشاقها - تطورها، ط١، عالم الكتب، القاهرة، (د.ت) ص ٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: سليم محمود رزق سليم، عصر سلاطين المماليك ونتاجه العلمي والأدبي، ط١، مكتبة الآداب، القاهرة، ١٩٦٢م، ج ٦، ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) من الشعراء الذين تأثروا ببردة البوصيري واشتهروا بالبديعيات الخيمي، وصفي الدين الحلي، وابن جابر الأندلسي الضرير، وابن حجة الحموي، " ولكن صفي الدين الحلي ومن تبعه انتهجوا نهجًا جديدًا في مدائحهم، إذ طرّوزها بالبديع وأسموها (البديعيات)، وضمنوا كل بيت فيها نوعاً من البديع فجعلوا مديحًا ومتنًا في علم البديع حقًا". ينظر: محمد زغلول سلام، الأدب العربي في العصر المملوكي، ط١، دار المعارف، القاهرة، ١٩٧١م، ١/ ٢٣١.

غير أنّ الثابت أن (الكافية البديعية في المدائح النبوية) هي أول بديعية مكتملة في تاريخ البديعيات نظمها صفى الدين الحلى، ومطلعها (١):

إن جئت سَلّمًا فَسَلْ عن جيرة العَلَم واقر السّلامَ على عُرْبٍ بذي سَلَمٍ وكانت طريقة الحلّيّ أن يذكر اسم النوع البديعي الكائن في البيت إلى جانبه، حتى ييسر وصولها إلى المتلقى.

وتبع صفي الدّين الحلي في ذلك طائفة من الشّعراء، من أبرزهم الأثاري الذي نظم بديعية بعنوان (العقد البديع في مديح الشفيع) وتسمى بالبديعية الكبرى، إذ تشتمل على أربعمائة بيت، ولذلك تُعَدُّ أكبر بديعية في تاريخ البديعيّات، ومطلعها(٢):

(حُسْن البراعة) حَمْدُ الله في الكَلِم ومدحُ أحمدَ خيرَ العُرْبِ والعَجَمِ وصارت البديعيات مجال شهرة واسعة لناظميها، وسارت في الآفاق بعد أن حظيت بقبول النّاس لطرافتها وغرضها السّامي، ونفحاتها الدينية " فجاءت البديعيات بهذا القالب الشعري ذي المضمون الديني تحاكي مشاعر الناس وعقولهم، محمّلة بكل أنواع البديع، فالشاعر يريد من الناس آذانهم وقلوبهم، ويدغدغ أسماعهم، ويحرك عواطفهم، ويمتلك قلوبهم ما استطاع إلى ذلك سيلًا "(٣).

<sup>(</sup>١) صفى الدين الحلي، الديوان، ضبط: كرم البستاني، دار صادر، بيروت، (د.ت) ص ٦٨٥.

<sup>(</sup>٢) شعبان الأثاري، بديعية الأثاري، تحقيق: هلال ناجي، ط١، بغداد، وزارة الأوقاف، ١٩٧٧م، -7

<sup>(</sup>٣) البديعيات في الأدب العربي، مرجع سابق، ص ٢٥٤.

## قصيدة (عفوًا إمام الهدى)

هي قصيدة طويلة تشتمل على ستة وسبعين بيتًا، وهي إحدى قصائد ديوان (رشفات من اليم) للشّاعر محمد بن عائض بن محمد القربي المولود سنة ١٣٦٦ه وقد تدرج الشّاعر في التعليم حتى حصل على الشهادة الجامعية في كلية اللغة العربية بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض عام ١٣٩٢ه – ١٣٩٩م، وعمل بالمعاهد العلمية التابعة للجامعة ما يقارب ثلاثين عامًا، مدرسًا ومديرًا، وله نشاط اجتماعي وثقافي بارز، وأنجز ثلاث مجموعات شعرية (مخطوطة) ونظرات في السّيرة النبوية وغيرها(١)، إضافة إلى ديوانه رشفات من اليم، وهو ديوان مطبوع (٢).

وقصيدة (عفوًا إمام الهدى) تتفق مع (البديعيّات) في عدّة سمات هي: أ- طول القصيدة.

ب- بناؤها على البحر البسيط.

ج- التزام قافية الميم المكسورة.

<sup>(</sup>١) ينظر: محمد بن عائض القرني، ديوان رشفات من اليم، دار الطرفين، مكة المكرمة.

<sup>(</sup>٢) قدَّم الشاعر لديوانه بمدخل تحدث فيه عن السيرة النبوية العطرة وعظمتها، والدروس المستفادة منها، ودعا الأمة إلى العودة إلى هذه السيرة تترسَّم خطاها، وتسير على هداها، بوصفها أنموذجًا للشّمول والتكامل الفريد الذي لم تصل إليه البشرية، وذكر أنّ " من يقف أمام صرح السّيرة النبويّة سيبهره جمال البناء، وروعة المكان، وهيبة الرّمان، وسيأخذ بمجامع قلبه وبصره وهم النور، وزَحَمُ العصور "، وأشار إلى أنّه لم يكن هدفه نظم السّيرة، ولا عرض تفاصيل الحوادث، ولا استقصاء المواقف، وإنّما أرادها مواقف عابرة، وصورًا ظاهرة، ودروسًا تربوية تخاطب العواطف النقية. ينظر: ديوان رشفات من اليم، مصدر سابق، ص٩ - ١٠.

د- والقصيدة في غرض المديح النبوي، وهو الغرض الأساسي في القصيدة، وإن كان قد تطرق فيها إلى استهداف الغرب للإسلام والمسلمين، وذلك بالتشكيك في العقيدة، وممارستهم القمعية في فلسطين والعراق.

ه- تحتوى القصيدة على ألوان بديعية كثيرة في أبياتها، وإن لم يلتزم بتضمين كل بيت من أبياتها نوعًا من البديع، وهي من هذه الناحية ليست بديعية بالمعنى الدقيق، وإن اقتربت من شكل البديعية، وحملت كثيرًا من صفاها وشروطها، ولعلها تطور طبيعي لهذا الفنّ، واستجابة لذوق عصر الشّاعر المعاصر الذي لم يعد يكلف بالتصنع اللفظي، وكأنَّما أراد الشَّاعر أن يُيسر على المتلقّى فهم القصيدة، والتفاعل معها، وتنسّم نفحاتها الدينية.

وقد استهل الشّاعر قصيدته بمقدمة ذاتية يمهّد بها لغرضه الأساسي (المديح النبوي) ويصف فيها تشتت أفكاره، وعدم طواعية اللغة له لاستشعاره هول المقام، مشبهًا نفسه بمن يخوض عباب البحر لاصطياد اللآلئ، وهو لا يجيد العوم أو السباحة، يقول:

> ما بال حرفي يذوب اليوم فوق فمي بسطت قلى لأفكاري فما رضيت كأنما استشعرت هولَ المقام فلم كمن يخوض عُباب البحر مُطّلبًا

كما يذوبُ نديُّ النّبتِ وهو ظمى ولو مزجتُ مدادًا جاربًا بدمي تُسْعِفْ وكنت كمن يصطاد في الحُلُم منه اللآليء وهو الدَّهرَ - لم يَعُم

ويتخلص الشّاعر من هذه المقدمة إلى غرضه الأصلى، فيصف مهبط الوحي، ولقاء جبريل -عليه السلام- بالنبي على وإبلاغه بالرّسالة، ثم ينتقل بعد ذلك إلى وصف مآثر النبي على وصفاته الكريمة:

هو الأمينُ فلا شكَّ يساورهُمْ هو الحكيمُ ربيبَ المجد والشّيم

ومن كمثل ابن عبد الله في شَرَفٍ ومن يساميه في حِلْمٍ وفي كَرَمِ ومن كمثل ابن عبد الله في شَرَفٍ واتمامه ويتطرق الشّاعر إلى موقف قريش من النبي في بداية الدعوة واتمامه – زورًا وبمتانًا – بالكذب والسّحر حتى أفاقوا وذلت أنوفهم، ويعود مرة أخرى إلى مدح النبي في :

إذا شممت عبير الروض فابتسم إذا تدّرعت الأبطال في الأُطُم

هو النبيُّ فلا تحصى مكارمُهُ هو الهمامُ الذي تُحشي بوادرُهُ

وينتقل الشَّاعر إلى وصف إسراء النبي ﷺ، فيقول:

ماكان طيرًا ولم يرحلْ على قَدَمِ حقائقُ العلم بالأضغاث في الحُلُم وسار في ملكوتِ اللهِ كالعَلمِ أبوائها لذوي العَزْماتِ والهمم وقاب قوسينِ عند اللّوح والقَلمِ

أسرى به الله من محرابه سَحَرً تعطّلت سنن الأكوانِ فاختلطتْ حقّتْهُ رُسْلُ إله العرشِ وامقةً حتى دنا فإذا الجنّاتُ مشرعةً لسدرةِ المنتهى كانت نهايتُهُ

ويستطرد الشّاعر في مدحه، حيثُ يوجّه خطابه المدحي إلى النّبي الله واصفًا إيّاه بالنّور الذي محا ظلام الكفر، وأنّه جاء بالرحمة العظمى، يقول:

قد نال ما نلت من قُربٍ ومعتَصَمٍ؟ نورًا من الله يجلو حالك الظُّلَم

يا أكرمَ الرُّسْلِ هل أبصرتَ من بشرِ أتيتَ بالرَّحمة العظمى فكنتَ لهم ويتطرق الشّاعر إلى الحديث عن مزاعم أعداء الإسلام وافتراءاتهم على المسلمين، ويؤكّد ربوبية الخالق - سبحانه وتعالى - في مواجهة عقيدة التثليث، يقول:

والمسلمون دعاةُ الهَدْمِ للقِيم قد أُحكمت منهمُ الآذانُ بالصَّمم يرعون في مُتع اللّذّاتِ كالغنمِ ثلاثةٌ خسئت عُبَّادةُ الصَّنَم

قالوا محمد والإرهابُ في قرن يُجنّدون لدعواهم (أُغيلمة) عميٌ بصائرُهمْ، سودٌ ضمائرهُمْ إلهنا (واحدٌ) والرَّبُّ عندهمُ

وفي هذا السياق يشير الشاعر إلى جرائم أعداء الإسلام في فلسطين والعراق، ويدين أعمالهم الإجرامية بقوله:

يُرسّخون دنيءَ الفكر والقِيَم مُشرَّدين على الرّمضاء في الخِيم قنابلُ الغاز والنيرانُ بالرُّجَم ومن طريح بلا ساقٍ ولا قَدَم سعوا لقهر عباد الله في صَلَف يستأسدون على طفلٍ وأرملةٍ كم بالعراقين من شيخ تمزّقه وكم في فلسطين من شعثاءَ مُرملةِ

ويعود الشاعر إلى غرضه الأصلى، فيؤكّد أنّ دينَ الإسلام هو الحقّ: نیران کسری وأرض الروم لم تَرْم راياتُك البيضُ في نجدٍ ولا تُهُم

لو كان دينك غيرَ الحق ما خمدت ولو أتيت بغير الحق ما رُفِعتْ

ويختم الشاعر قصيدته بالاعتذار إلى النبي الله والدعاء بالصّلاة عليه: مُسلَّمًا، نبض إحساس ونُطْقُ فمي شمس وما جَرَت الأفلاكُ بالسُّدُم

إلى مقامك جئت اليوم معتذرًا صلّى عليك إلهُ العرش ما طلعتْ والقصيدة -إجمالاً- تحمل خصائص البديعيات من حيث الطول والبحر الشعري، والقافية والغرض الشعري، وتضمين البديع، ويبدو فيها تأثره ببردة البوصيري في مدح النبي ( في فيها ببعض معانيه وصوره ولغته، وأشار إلى البردة في قوله:

واستنطقت ذكرياتٌ كلُّها عِبَرٌ كمن تذكّر جيرانٍ بذي سَلَمٍ

إذ يومئ في الشطر الثاني من البيت إلى مطلع قصيدة البردة (أمن تذكر جيران بذي سَلَم) في تناص ظاهر معها، وهو ما يؤكّد سعة ثقافة الشّاعر من جانب، وإتقانه لهذا الفنّ البديعي الذي يوكب العصر، ويتماهى مع أحداثه من جانب آخر.

وتستمد هذه القصيدة أهميتها من موضوعها ونفحاتها الدينية، ومحاكاتها لفنّ البديعيات، وكأنها استحضار معاصر لهذا الفنّ.

## مفهوم الأسلوب:

الأسلوب هو الطريقة التي يعبر بما الأديب عن شخصيته وطريقة تفكيره، ولذلك لم يتجاوز الناقد الفرنسي بوفون (Bufon) الحقيقة عندما قال إنّ "الأسلوب هو الشخص نفسه" (١)، فكل شاعر له أسلوبه الخاص الذي يميزه "وربما يستطيع القارئ المتمرّس أن يميز — في بصر وحذق – بين مختلف الأساليب، وربّما يستطيع كذلك أن يعزو نصًا من النّصوص إلى كاتب أو شاعر بعينه على غير سابق عهدٍ له بقراءة النّص دون أن يخطئ، بل أحيانًا دون أن يتردد"(١).

فالنّص الأدبي عند أدبب بعينه يتّسم — عادة – باستعمال سمات أسلوبية معينة، فقد يؤثر تراكيب أو مجازات أو استعارات معينة، وقد يستعمل وحدات معجمية معيّنة، وقد يزيد أو ينقص في استعمال هذه الصيغ، وقد يستعمل الجمل الطّويلة أو القصيرة، وقد يميل إلى استعمال أساليب إنشائيّة محدّدة، فيكثر من الاستفهام أو النداء ... إلخ، ومن ثم تظهر الحاجة إلى الكشف عن الخصائص الأسلوبيّة الفارقة للأدبب في النّص الأدبى.

ويمكن تعريف الأسلوب بأنَّه اختيار Choice أو انتقاء Selection يقوم به المنشئ لسمات لغوية معينة بغرض التّعبير عن موقف معين، ويدلُّ هذا

<sup>(</sup>۱) فيلي سانتريس، نحو نظرية أسلوبية لسانية، ترجمة خالد محمود جمعة، دار الفكر، دمشق، ٢٠٠٣م، ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سعد مصلوح، الأسلوب دراسة لغوية إحصائية، ط٣، عالم الكتب، ١٩٩٢م، ص ٢٥.

الاختيار أو الانتقاء على إيثار المنشئ وتفضيله لهذه السّمات على سمات أخرى بديلة (١).

وهناك تعريفات للأسلوب كثيرة قديمًا وحديثًا لا يتسع البحث لاستقصائها لدى النقاد<sup>(٢)</sup>.

أما مصطلح (الأسلوبية) فقد ظهر خلال القرن التاسع عشر عند الغربيين، وكان نتاج العلوم اللغوية الحديثة، وقد أرهص به فرديناند دي سوسير، ولذلك فإن الأسلوبية نشأت وترعرعت في رحاب العلوم اللسانية، وتطور هذا العلم على يد شارل بالي الذي يعد المؤسس الحقيقي للأسلوبية (٣)، ومن ثم صار

<sup>(</sup>١) ينظر: المرجع السابق، ص ٣٧ – ٣٨.

<sup>(</sup>٢) من النقاد التفت القدامي أمثال ابن قتيبة والخطابي وعبد القاهر وابن الأثير إلى أهمية الأسلوب، ولهم فيه تعريفات عدة، كما نجد للأسلوب عدة تعريفات عند النقاد المحدثين ومعاجم المصطلحات، ولا تخرج عن كون الأسلوب انتقاءً واختيارًا وعدولًا.

يُنظر في تعريف الأسلوب إلى: عبدالله بن مسلم بن قتيبة، تأويل مشكل القرآن، تحقيق السيد أحمد صقر، ط١، دار إحياء التراث العربي، القاهرة، ١٩٥٤م، ص ١٠ ما بعدها، و أبو سليمان حمد بن محمد الخطابي، بيان إعجاز القرآن، تحقيق: محمد زغلول سلام، محمد خلف الله أحمد، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٨م، ص ٦٥ – ٦٦، و عبد السلام المسدي، الأسلوبية والأسلوب، نحو بديل ألسني في نقد الأدب، ط١، الدار العربية للكتاب، تونس، ١٩٧٧م، ص ٧٩، وشكري محمد عياد، اللغة والإبداع، ط١، دار إنترناشيونال للطبع والنشر، القاهرة، ١٩٨٨م، ص ٦٠. ومجدي وهبة وكامل المهندس، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، ط٢، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٨٤م، ص ٣٠. وصلاح فضل، علم الأسلوب مبادئه وإجراءاته، ط١، دار الشروق، القاهرة، ١٩٩٨م، ص ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: شكري محمد عياد، مدخل إلى علم الأسلوب، ط١، الرياض، دار العلوم للطباعة والنشر، ١٩٨٢م، ص١٣٠.

التحليل الأسلوبي للعمل الأدبي طريقة مهمة في معرفة أسلوب الشّاعر وطريقته في الكتابة، والكشف عن الظواهر الأسلوبية والجمالية في لغته.

نخلص مما سبق إلى أن الأسلوب انتقاء واختيار، وأن لكل شاعر أسلوب الخاص، وطريقته التي تميزه عن غيره من الشّعراء، وأننا "حين نتكلّم عن أسلوب ما، فلابدَّ أن يكون هذا الأسلوب متميزًا عن غيره من الأساليب"(١) ومتفرّدًا بظواهر أسلوبيّة خاصّة تعود إلى ثقافة الشّاعر، وإلى خصائص موضوعه، وإلى عاطفته التي تتفاعل معه، وتعدّ المهيج الإبداعي، وقد تعود إلى طبيعة عصره وأحداثه التي تنعكس على أسلوب الشّاعر، وإلى طريقة تناوله لموضوعه، حيث يطبعه العصر بطابعه الذي يميّزه عن غيره من الشّعراء في عصور مختلفة.

<sup>(</sup>۱) أحمد مطلوب، أساليب بلاغية (الفصاحة – البلاغة – المعاني) وكالة المطبوعات، الكويت، ١٩٨٠م، ص ١٤١.

## المبحث الأول: بناء الأسلوب

لكل شاعرٍ أو أديبٍ أسلوبه الخاص الذي يميزه عن غيره من أضرابه، ويبرز شخصيته وطريقته في الكتابة، فالأسلوب كالبصمة التي يختص بها صاحبها وحده.

وإنّ الهدف من دراسة البناء الأسلوبي في قصيدة (عفوًا إمام الهدى) هو تحديد أبرز السّمات الأسلوبية البارزة، ومظاهر التّعبير الفارقة في القصيدة، والكشف عن أبعادها الجمالية.

ومن خلال قراءة القصيدة، وتتبّع خصائصها الأسلوبيّة العامة نستطيع أن نحصرها في النّقاط التالية:

## الأساليب الإنشائية:

يُقصد بالأسلوب الإنشائي الكلام الّذي لا يحتمل الصّدق ولا الكذب لذاته (١)، نحو: اغفر وارحم، فلا يُنسب إلى قائله صدق أو كذب.

فالإنشاء " قائم على أساس الطلب الذي يطلبه المتكلم من المخاطب، ولذلك فالكلام الإنشائي مرتبط

بتصور المتكلم ومشاعره، وإن خرج عن أغراضه الحقيقية - أحيانًا إلى أغراض مجازية" (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: عبد العزيز عتيق، علم المعاني، ط١، دار النهضة العربية، بيروت، ٤٣٠ هـ، ص ٤٧.

<sup>(</sup>٢) حسين جمعة، جماليات الخبر والإنشاء - دراسة بلاغية جمالية نقدية، ط١، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ٢٠٠٥م، ص ٢٠٠٢.

وينقسم الإنشاء إلى طلبي وغير طلبي، ويقصد بالإنشاء الطلبي ما لا يستلزم مطلوبًا ليس حالاً وقت الطلب.

وينقسم الإنشاء الطلبي إلى (أمر، ونهي، واستفهام، ودعاء، وعرض، وتحضيض، وتمنِ، وترجّ، ونداء" (١).

ويتميّز الأسلوب الإنشائي بتنوع مقاصده وأغراضه، وتنحصر الأساليب الإنشائية الواردة في القصيدة فيما يأتي:

### الاستفهام:

وهو - من حيث الاصطلاح - اسم مبهم يُستعلم به عن شيء لم يكن معلومًا من قبل، فهو يعني طلب الفهم، ولكنه كثيرًا ما يخرج من هذا المعنى المعجمي إلى أغراض بلاغية أخرى كالتعجب والإنكار والنفي والإقرار وغير ذلك، وهو - من هذه الناحية - يُسهم في إبراز المعنى وتوضيحه، وإكسابه قيمًا جمالية، ولذلك فهو يُعَدُّ من الأساليب الإنشائية الزاخرة بالأحداث الدرامية، والانفعالات الشّخصية، والتوترات النفسية" (٢).

وقد استعمل الشاعر القربي أسلوب الاستفهام بدلالاته المجازية، وحمّله بشحناته العاطفية، فاستهل به قصيدته، فقال:

ما بالُ حرفي يذوبُ اليومَ فوق فمي؟ كما يذوبُ نديُّ النّبت وهو ظمي

<sup>(</sup>١) عبد السلام هارون، الأساليب الإنشائية في النحو العربي، ط٢، الخانجي، القاهرة، ١٩٧٩م، ص١٤.

<sup>(</sup>٢) رجاء عيد، لغة الشعر، قراءة في الشعر العربي الحديث، ط١، منشأة المعارف، الإسكندرية ، ٢٠١٧م، ص ٨٦.

فالاستفهام هنا يفاجئ القارئ، ويعبر عن حيرة الشّاعر وتعجبه واستنكاره لتبدُّد لغته، وتشتت ألفاظها أمام هول الموقف الذي تعجز اللغة عن الوفاء به، وبما يستحقه الرسول على من ثناء ومدح.

ويعمد الشاعر كذلك إلى الاستفهام في قوله:

تنزَّلت فيه آياتُ الكتاب فلو رأيت كيف تواري حالك الظُّلُم؟

يحمل الاستفهام هنا دلالة التعجّب والانبهار بالحدث العظيم، وهو نزول القرآن الكريم على النبي وما يتضمّنه من آيات كريمة أخرجت النّاس من الظّلمات إلى النّور، ومحت ظلام الكفر والشرك والجهل.

وفي السّياق ذاته يردّد الشّاعر هذا السّؤال:

مَنْ يُلجم البحر إن ماجت غواربه؟ مَنْ يحتوي غمرات السائل العَرِم؟ تردد الاستفهام في هذا البيت مرتين في سياق التّعبير الكنائي، وتجسيد الصّورة التي رسمها الشّاعر بلغة إيحائية تعبيرًا عن عظمة الإسلام الّذي تدفّق بلاّلئه وخيراته التي عمّت البرية كالبحر، وانهمر انهمار السّيل العَرِم، فحمل الاستفهام دلالات الإعجاز والتعجّب والانبهار.

ويوظف الشّاعر الاستفهام مرةً أخرى في قوله:

أما رأيتَ قُريشًا في بلاغتها تخرُّ راكعةً من رَوْعةِ الحِكَمِ؟

يجسد الاستفهام هنا التأثير البالغ الذي أحدثه القرآن الكريم في نفوس أهل قريش، فبرغم ما يتميزون به من بلاغة وفصاحة، فإنّه أعجزهم ببلاغته، وأدهشهم بفصاحته؛ لأنّه وحيّ إلهيّ، وإعجاز بيانيّ، فتحداهم أن يأتوا بسورة

من مثله، ولذلك جاء الاستفهام هنا محمّلًا بدلالات التعجب، والإقرار والانبهار.

ويستعين الشّاعر بالاستفهام في وصف عظمة الرسول على والإشادة بمناقبه، فيقول:

ومَنْ كمثل ابن عبد الله في شَرَفٍ؟ ومَن يُساميه في حِلْمٍ وفي كَرَم؟ فالاستفهام يتردد في البيت مرتين لتأكيد مكانة الرسول الله وأنه لا أحد يضاهيه في شرفه وحلمه وكرمه.

ولا يجد الشاعر أنسب من السؤال والاستفهام لتأكيد صفات الرسول الله وشمائله التي تعزُّ على البشر، يقول:

يا أكرمَ الرُّسْلِ هل أبصرت من بَشَرٍ قد نالَ ما نِلْتَ من قُرْبٍ ومُعْتَصَمِ؟ فقد جاء الاستفهام هنا مسبوقًا بالنّداء الذي يصف الرسول على بأنه أكرم الرُّسل، وأعقبه بالاستفهام الإنكاري الذي يُنكر بأنّه لم ينل أحدُ من البشر ما ناله الرسول على من قربٍ من الله، واعتصام بحيله المتين.

وعلى هذا النحو تنوّعت صيغ الاستفهام ودلالاته في القصيدة تأكيدًا على عظمة الرسول الكريم، فكان عظمة الرسول الكريم، فأثره، ووصف بلاغة القرآن الكريم، فكان لاستعمال الاستفهام أثر بالغ في تجسيد العاطفة الدينية للشّاعر، وسمة بارزة من السّمات الأسلوبيّة في القصيدة التي أسهمت في توليد المعنى، وإثراء الأسلوب.

## الأمر:

الأمر هو طلب حصول الفعل بصيغ محددة على سبيل الاستعلاء، وقد يخرج عن معناه الأصلى إلى معان بلاغية مختلفة.

فالأمر هو "صيغة تستدعي الفعل، أو قول ينبئ عن استدعاء الفعل من جهة الغير على جهة الاستعلاء "(١).

وليس لازمًا أن يأتي الأمر بهذه الصّيغة، أو دالًّا على هذا المعنى لاسيما في الشّعر، إذ ينتقل من دلالته الاصطلاحية إلى دلالات أخرى، منها الدّعاء والالتماس والاستعطاف، والرجاء والنهي، والاستفهام والحث والتحضيض وغير ذلك.

وقد حمل استخدام الشّاعر لفعل الأمر في قصيدته بعض هذه المعاني، ومن ذلك قوله:

اقرأ كتابك واصدحْ في عوالمهِ وقُم إلى شرف الأمجاد واسْتَلِمِ فقد تردد فعل الأمر هنا مرتين على لسان جبريل – عليه السلام - وهو يُبشّر الرسول الرسالة، ويدعوه أن يقرأ القرآن الكريم مشيرًا بذلك لما ورد في الآية الكريمة: ﴿ أَقُرَأُ بِالسّمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ۞ خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ۞ المَعَلَقِ ۞ خَلَقَ اللهِ الحصيض، عَلَقٍ ۞ [العَلَق: ١ - ٢] فالأمر بالقراءة يحمل دلالة الحث والتحضيض، وإغراء الرسول الله المراعة.

قصيدة (عفوًا إمام الهدى) للشاعر محمد بن عائض القربي: دراسة أسلوبية بلاغية د. عبدالخالق بن عبدالرحمن بن عبدالخالق القربي

<sup>(</sup>١) يحيى بن حمزة العلوي، كتاب الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، ط١، دار الكتب الخديوية، القاهرة، ١٩١٤م، ٢٨/٣.

وجاءت صيغة الأمر (قُم) في الشطر الثاني نتيجة لازمة للفعل الأول (اقرأ) فتبليغ الرسالة يتطلّب قيام الرسول على بالاستجابة لها ونيل الشّرف والمجد.

واستعمل الشّاعر الأمر مرة أخرى في السّياق ذاته فقال:

أَنْذِرْ عشيرتك الدُّنيا فأنت لها وطهّر البيت من لهو ومِنْ صَنَمِ فقد جاء فعل الأمر (أنذر) متصدّرًا البيت، ومرتبطًا بالأمر الذي سبقه في البيت السّابق، إذ إنّ إبلاغ جبريل للرسول بالرسالة يترتّب عليه تنفيذها بإنذار أهله وعشيرته، وحثهم على الدخول في الإسلام، واستعمال الشاعر لفعل الأمر هنا يحيل إلى الآية القرآنية ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ الشّعَرَاء: ٢١٤]. وجاء فعل الأمر (طهر) في السّياق ذاته؛ إذ يحث الرسول على على تطهير البيت أو الكعبة من الأوثان والأصنام، فأفعال الأمر في البيتين جاءت انعكاسًا للآيات القرآنية التي نزلت بهذا الخصوص، واستدعاء لثقافة المتلقي الدينيّة التي تقف به على أحداث السيرة النبويّة.

واستعمل الشاعر فعل الأمر كذلك في قوله:

فليعلنوا حربَهُمْ شعواء ظالمةً فقد أُعِدَّ لهمْ مليارُ مُعْتَصَمِ فقد جاء فعل الأمر في صدارة البيت مقترنًا بالفاء التي تمثّل رابطًا لما قبله، ويحمل الفعل دلالة التّحدي والتّهديد، والثقة بالنّصر والتمكين في مواجهة أعداء الإسلام.

ويكشف استعمال الشاعر لأسلوب الأمر عن خصوصية؛ إذ ينفتح على النص القرآنية في أكثر استعمالاته، ويتوسل بالآيات القرآنية التي أمر فيها الله رسوله، كما مرَّ في قوله (اقرأ كتابك) إذ يشير الشاعر إلى الآية الكريمة، وكذلك

قول الشاعر (فقد أُعدّ لهم ...) إذ يشير إلى قوله تعالى: ﴿وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا الشَّعَطَعْتُم مِّن قُوَّةِ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ ﴾ [الأَنفَال: ٦٠] ومن ثمَّ فالشاعر لا يستعمل الأمر بصيغته المجردة بل يعبر به عن خصوصية أسلوبية.

#### النداء:

يُعَرَّف النّداء اصطلاحًا بأنه طلب إقبال المدعوّ على الدّاعي بحرف ناب مناب (أدعو)، ويصحبه أمرٌ أو طلب أو نهي أو استفهام، وقد يحمل دلالات الاختصاص والتعجب والتحذير والتنبيه وغير ذلك (١).

وقد ورد النّداء في القصيدة ثلاث مرات، وهي نسبة قليلة، ويتمثّل ذلك في قوله:

يا أكرم الرُّسْلِ هل أبصرتَ من بَشَرٍ قد نال ما نِلْتَ من قُرْبٍ ومُعْتَصَمِ فالنداء هنا موجّه إلى الرسول الله واصفًا إيّاه به (أكرم الرُّسل) وهو وصف يحمل دلائل العظمة والاختصاص، فلا يقارن الرّسول الله في كرمه بالبشر، بل يراه أكرم الرُّسل قاطبة.

ويتوجه الشاعر بخطابه مرة أخرى إلى الرسول رضي فيقول: يا سيّدَ الخَلْقِ مَنْ أولاهُ خالِقُهُ مَا مَقام حَمْدٍ بيومِ الحشرِ مُحْتَرَم

فقد نوَّع الشّاعر هنا في خطابه للرسول الله فخاطبه به (سيد الخَلْق)، وفسَّر ذلك بما أولاه الله به مِن مقام محمود يسمو فوق البشر، فجاء النداء هنا للتأكيد والاختصاص.

<sup>(</sup>١) ينظر: الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، تحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، دار الكتاب اللبناني - بيروت، ٢/ ٥٣.

وتوجه خطاب الشاعر مرة ثالثة إلى الرسول الله وذلك في قوله: عفوًا إمام الهدى مَنْ فاض حُبُّكم على مُحيَّاهُ لم يركعْ لمجترم

جاء النداء هنا بدون الأداة لإفادة التقريب والملاطفة، والتودُّد، ووصف النداء الرسول به به (إمام الهدى) فخصّه بالإمامة والاضطلاع بهداية النّاس الذين عاشوا قبله في ضلال، وسبق الشاعر نداءه بصيغة الاعتذار، وطلب العفو تأدّبًا واحترامًا لمقام الرّسول به في في الرّسول به في المنافعة المنا

وهكذا قصر الشَّاعر نداءه في القصيدة على الرسول الشَّاعر واختصّه به دون غيره، تقديرًا لعظمته ومكانته في قلب الشّاعر، ومحبته له.

ومن خصوصية استعمال الشاعر للنداء ما نلاحظه من أنه يأتي في صورة مركب إضافي (أكرم الرسل – سيد الخلق – إمام الهدى) ويجمع بينها أن الجزء الأول تركيب مكتمل الدلالة (كريم – سيد – إمام)، والجزء الثاني على مثاله كذلك مكتمل الدلالة.

# ظواهر تركيبية أخرى:

هناك ظواهر تركيبة أخرى تبدو بارزة في القصيدة موضع الدراسة، وأبرز هذه الظواهر هي:

### الاعتراض:

وهو من الظواهر الأسلوبية اللافتة في القصيدة، ومنها قول الشاعر: كمن يخوضُ عُباب البحر مطّلبًا منه اللآلئ وهو – الدَّهْرَ – لم يَعُمِ فقد جاء ظرف الزمان (الدهر) في موضع الاعتراض، ليحمل دلالة شمول الزّمن وامتداده في تصوير عدم قدرة الشّاعر على السباحة.

وشبيه بذلك قوله: وكلُّ قافيةٍ تزورُّ نائيةً

كمن يحاذرُ - ليلًا- زلَّة القَدَمِ

حيث جاء ظرف الزمان (ليلًا) في موضع الاعتراض؛ ليؤكّد استحالة تلافي زلّة القدم حيث قرن الزّمن بالليل بما ينشره من ظلام لا يستطيع فيه المرء أن يتبيّن موضع قدمه.

ومن الاعتراض كذلك قول الشاعر:

شوقُ المحبّ إلى لقيا أحبتهِ أطار عني الكرى - قسرًا- فلم أُنِّم

إذ جاء الظرف (قسرًا) ليؤكّد معنى الإرغام، والقسر في عدم النّوم.

ومن الاعتراض أيضًا قوله:

حتى أفاقوا وقد ذلّت أنوفهم والفضل للهِ في بدءٍ ومُختَتَم

فالجملة الاعتراضية هنا هي (ذلت أنوفهم) وهي جملة تقع موقع الحال، وهي كناية تصور إذلال من عارضوا الدعوة، وما وصلوا إليه من الضعف والهوان أمام عظمة الإسلام.

ومن ذلك قوله:

ما أنسى لا أنسى لما قام سيّدُهُمْ باسم الصَّليب ومرذولٍ من النُّظُمِ

حيث جاءت جملة (لا أنسى) تأكيدًا على عدم النسيان، حيث لا يمكن أن ينسى فعل الإساءة، وعظم الشناعة.

ومن ذلك قوله:

كل القلوب – إذا ما ذُكّرت - ذكرت ماكان لله من فَضل ومن كَرَم

قصيدة (عفوًا إمام الهدى) للشاعر محمد بن عائض القرني: دراسة أسلوبية بلاغية د. عبدالخالق بن عبدالرحمن بن عبدالخالق القربي حيث جاءت الجملة الاعتراضية في موضع الشرط للتأكيد بأنّ الفضل والخير كلّه لله، ويدرك ذلك من كان له قلب ذاكر، وفيها إشارة إلى ما ينبغي من الاستجابة للتذكير، وهي من صفات المسلم الحق.

# التقديم والتأخير:

وهو من الظّواهر الأسلوبية البارزة في القصيدة، ويأتي على صور عديدة، ومعان بديعة منها:

## تقديم شبه الجملة:

وذلك في قوله:

وكلُّ لفظٍ أناديه فيرمُقَني بعينِ جافٍ من الخلَّانِ مُتَّهَمِ

فقد تقدم شبه الجملة (كل لفظ) على الجملة الفعليّة (أناديه) وذلك لإبراز أهميّة حيرة الشّاعر، وتشتت أفكاره.

ومن ذلك قوله:

إلى مقامٍ به قام الحبيثِ على إثرِ الخليل مقامَ الثابتِ القَدَمِ فقد قدَّم الجار والمجرور (إلى مقام) و(به) على الجملة الفعلية (قام الحبيب) لإبراز أهمية المقام وتعظيمه.

ومن ذلك قوله:

لسدرة المنتهى كانت نهايتُهُ وقاب قوسين عند اللّوحِ والقَلَمِ فقد تقدم الجار والمجرور (لسدرة المنتهى) وهو تركيب إضافي لإبراز مكانة (سدرة المنتهى) وإظهار أهميتها.

ومن ذلك قوله:

للجنّ للإنس للأجيال ما قصدتْ شريعةُ اللهِ في يُسْرِ ولا عَدَمِ

تقدمت المجرورات الثلاث متتالية في البيت لدلالة البت في مقاصد الشريعة العظمى للبشريّة، وأنها شاملة للثقلين في كل زمان ومكان في بنية أسلوبية لافتة ومتميزة حاملة دلالة الشّمول والتّعميم.

ومن ذلك قوله:

أهل السَّفاهة ما زالت حناجرُهُمْ تقيءُ ما حوث الأكبادُ من سَقمِ فقد تقدم المركب الإضافي (أهل السّفاهة) على الجملة الفعلية لإبراز صورة أولئك السفهاء وإدانتهم لمعارضتهم للدعوة الإسلامية في بدايتها، وأخّم يبدؤون بالسفاهة وينتهون إليها في دعوقهم التي تتردد في حناجرهم؛ لتكشف عن سقم أكبادهم، وخبث سرائرهم.

ومن الأمثلة السابقة تتحقق فكرة العدول الأسلوبية، فالتقديم والتأخير يُعَدُّ عدولًا عن الأصل، وانحرافًا عن الترتيب المعياري للجملة؛ ليعكس خصوصية أسلوب الشّاعر من ناحية، وليحقق أغراضًا بلاغية شتى من ناحية أخرى.

### التكرار:

وهو من السمات الأسلوبية التي لها حضور واضح في القصيدة، ويؤدي وظيفة مهمة في إبراز المعنى وتأكيده، " فتكرار لفظة ما أو عبارة يوحى -

بشكل أولي - بسيطرة هذا العنصر المكرر وإلحاحه على فكرة الشّاعر وشعوره أو لاشعوره"(١).

فالتكرر يؤدي وظيفة أسلوبية مهمة، منها تأكيد المعنى، وإبرازه، وجذب انتباه المتلقى، وقد ورد في القصيدة بأنماط متعددة، منها:

# تكرار الأسماء:

ومن أمثلته قول الشّاعر:

يسوقُهُ الشوقُ والأقدامُ حافيةٌ

(لا يعرف الشوق إلا من كابدة)

شوق المحبِّ إلى لقيا أحبَّتهِ

فقد كرر الشّاعر كلمة (الشّوق) ثلاث مرات، بواقعَ مرَّة في كل بيت زيادة في تسليط الضوء على أهمية الشوق، أو التشوق إلى زيارة الحبيب المصطفى

ومن تكرار الأسماء قوله كذلك:

إلى مقامٍ به قام الحبيبُ على

إثر الخليلِ مقامَ الثابت القَدَمِ

والمنتأى عنه طودٌ باذخ القيم

فمن لقلب بنار الوجد مُضّطرم

أطار عني الكرى -قَسْراً- فلم أُنَم

<sup>(</sup>١) علي عشري زايد، عن بناء القصيدة العربية الحديثة، ط١، ط. دار الفصحى للطباعة والنشر، القاهرة، ١٩٩٧م، ص ٥٨.

نلحظ تكرار كلمة (مقام) مرتين في البيت؛ لإبراز أهميته وتعظيمه، وثباته وأصالته.

# تكرار الفعل:

ومن ذلك قوله:

نورًا من الله يجلو حالك الظُّلَمِ فكنت كالغيث أحيا هامدَ الرّمَمِ أتيتَ بالرحمة العظمى فكنتَ م

أتيت من بعد عيسى والورى رمم مم

فقد تكرر الفعل (أتيت) في خطاب الشاعر للرسول الله المؤكّد أهمية مجيء الرسول الله الرحمة، وتحديد ما اندثر من سنن الأنبياء قبله، وتذكيرًا للمتلقي بعد انفصال يسير بما يريده الشاعر بأنّ الرسول صلى الله عليه وسلّم كان الغيث الذي أحيا الله به ما اندثر من قبسات دعوة الأنبياء قبله صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

# تكرار الضّمائر:

ومن أمثلتها:

هو الحكيمُ ربيبُ المجد والكرم إذا شممت عبيرَ الروضِ فابتسم إذا تدرَّعت الأبطالُ في الأُطُمِ هو الأمينُ فلا شكَّ يساورهُمْ هو النبيُّ فلا تُحصى مكارمُهُ هو الهمامُ الذي تُخشى بوادرُهُ

فقد تردد الضّمير المنفصل (هو) أربع مرات، وذلك للتأكيد والإثبات والإقرار بنبوّته وأمانته وشجاعته، ودون شك أن هذا التتابع مع ما يبعثه في

نفس المتلقي من حرس موسيقي، يعد قوّة ناظمة للمعنى، وإثراء ذاكرة المتلقي بشمائل النبي على التي تعيده إلى أنوار السيرة النبويّة، وما تتضمنه من أحداث ودروس.

ومثل هذا الحضور الكثيف للضمائر يشكل خاصية أسلوبية عند الشاعر، ويعكس قيمة جماليةً فنية، إذ يتصدر الكلام ضمير الغائب ويعقبه صفة من صفات الرسول (علم)، (هو الأمين .. هو الحكيم .. هو الهمام).

# تكرار الحرف:

تكررت الحروف بكثافة في القصيدة، ومما يمثل ذلك قوله:

فقد تكررت حروف الجر ثماني مرات، وهي تدل متلاحقة على بداية حركة الدّعوة، وعلى امتداد الغاية المكانية والثبات والشّمول.

وهذا التّكرار بأنماطه المختلفة ورد في سياق شعوري ونفسي كثيف مما أدّى إلى رفع مستوى الطّاقة الانفعاليّة في القصيدة، فضلًا عمّا يتضمّنه التّكرار من إمكانات تعبيريّة تكثّف المعنى العام وتؤكّده.

## النّفي:

وهو من السمات الأسلوبيّة البارزة في القصيدة حيث تردد بكثافة في مواضع كثيرة، ومن ذلك قول الشّاعر:

سطتُ قلبي لأفكاري فما رَضِيتْ ولو مزجت مدادًا جاريًا بدمي فقد استعمل النفي به (ما)، لينفي الرضاعن أفكاره، والنفي هنا ذو فائدة في الكشف عن الصراع الداخلي الذي يمور في قلب الشاعر بين قلبه وأفكاره. ومن ذلك قوله:

كأنما استشعرت هَوْلَ المقامِ فلم تسعف وكنتُ كمن يصطادُ في الحُلْمِ

فقد نفى الفعل المضارع (تسعف) به (لم) لتأكيد نفي الفعل، وهو اعتذار ضمني لما قد يقع فيه الشاعر من عدم وفاء التعبير بمقام النبي صلى الله عليه وسلم.

وفائدة النفي هنا لاحقة بالنفي السابق حيث يكشف عن حالة الشاعر النفسية، وما انتابه من قلق وصراع نفسى من هول المقام.

ونلحظ إكثار الشّاعر من استخدام أداة النفي (لم) كما مرّ في الأمثلة السابقة، وكما نجد في قوله:

بني من المجد أطوادًا وقال لهم: من شاء ثاب ومن لم يرض فَلْيهِم

فقد نفى الفعل (يرضى) به (لم) التي تفيد تأكيد النفي. واستعمل الشاعر (ما) النافية في قوله:

يُسطَّرُهُ والآيُ من فمه أندى من النَّغَمِ سَحَرًا ماكان طيرًا ولم يرحل على قَدَمِ

ما كان يقرأ حرفًا أو يُسطّرُهُ أُسرى به الله من محرابهِ سَحَرًا

فقد تردد النفي به (ما) المتبوعة بالفعل الناقص (كان) في البيتين، وأكد النفي مرة أخرى باستخدام (لم) النّافية في قوله (لم يرحل) لإبراز التعجّب في الإسراء والمعراج، وبعث التأمل في نفس المتلقى.

واستعمل (ما) النافية مرة أخرى في قوله:

للجن للإنس للأجيال ما قصرت شريعة الله في يُسْر ولا عَدَمِ

وعلى هذا فإنّ إكثار الشاعر من توظيف أساليب النفي يمثل خاصية أسلوبية من جهة، ويؤكد فكرة التضاد بين الأشياء من جهة أخرى، ويحول المعنى ويمنحه طاقة إيجابية.

## الجملة النّحويّة:

من خلال النّظرة الإحصائيّة العامّة للقصيدة نجد أنمّا توزّعت مركبات الجملة على النحو التالى:

العدد الكلي لمفردات القصيدة ٩٤٥ مفردة. والأسماء: ١٧٥ مرة بنسبة (٣١,٨٩).

الأفعال: ١٤٨ مرة بنسبة (٢٦,٩٥ %).والفعل الماضي: ٩١ مرة بنسبة الأفعال: ١٤٨ مرة بنسبة (١٦,٥٧ %).

الفعل الماضي المثبت: ٨١ مرة بنسبة (٩٠,١٠ %). الفعل الماضي المنفي: ٩ مرات بنسبة (٩٠,٨٩ %).

الفعل المضارع: ٤٩ مرة بنسبة (٨,٩٢ %). والفعل المضارع المثبت: ٣٨ مرة بنسبة (٧٧,٥٥ ٪).

الفعل المضارع المنفي: ١١ مرة بنسبة (٢٢,٤٤ %). والمشتقات: ٩٩ مرة بنسبة (٢٢,٤٤ %).

والجمع: ١١٩ مرة بنسبة (٢١,٦٧ %).

ومن خلال استقراء هذا الإحصاء يلحظ سيطرة الجملة الاسمية بنسبة (٣١,٨٩٪) في مقابل (٢٦,٩٥٪ %) للجمل الفعلية، ويدلّ على هيمنة الجمل الاسمية على دلالات عدة، فهي تفيد التحقيق والثبات، وتمكين المعنى في نفس السمع وتأكيده بحيث لا يخالجه أدنى شك في ذلك، وهو ما يتفق وغرض المديح النبوي.

أما الجمل الفعلية فتعني التجدد والحركة لاسيما أنّ الفعل المضارع تردد ٩٩ مرة، وإن كانت الغلبة للفعل الماضي الذي تردّد ٩١ مرة، وهو ما يحيل إلى زمن الرّسالة وعهد الرسول أن ، ومدحه بالتّركيز على الفعل الماضي مثل (تنزلت – مدّت – رأيت – دعاهم – مشى – بنى – أسرى – حفّته – أتين – بعثت مدّت بغثت الخ) فهذه الأفعال تدلُّ على ما أداه الرسول من من حمل الرسالة وإبلاغها، ومحو ظلام الكفر والشّرك.

فالإكثار من الجملة الفعلية يعني الإخبار بمطلق العمل مقرونًا بزمن دون مبالغة، وترتبط بسياق الاعتراف بالنبوة، وتواكب الأحداث والأفعال.

كما لوحظ كذلك الحضور الكثيف لصيغ الجمع ١١٩ مرة بنسبة ٢١,٦٧ %، وهو يشير إلى طرفين متضادّين، أحدهما المسلمون الذين آمنوا برسالة النبي الآخر: الكفار الذين عارضوا الرسالة وأهل السفاهة، كما سماهم الشّاعر أعداء الإسلام، وكانت الغلبة للمؤمنين بالرسالة.

كما نجد حضور المشتقات ٩٩ مرة بنسبة (١٨,٣ %) وقد تنوعت بين اسم الفاعل واسم المفعول وغيرهما ما يدل على الغنى والتنوع الأسلوبي في القصيدة؛ لأنّ مقام المدح يتطلب من الشاعر توظيف كافّة الأساليب؛ لتصوير المعنى، وتأكيده في نفس المتلقى.

# المبحث الثانى: التكوين البديعي

سبقت الإشارة إلى أن قصيدة (عفوًا إمام الهدى) تبدو أقرب إلى البديعيات؛ لأخمّا تتضمّن أغلب صفاتها وشروطها مثل طول القصيدة حيث بلغت (٧٦ بيتًا) وورودها على البحر البسيط، والتزام قافية الميم المكسورة، واحتوائها على الغرض الأساسي وهو المديح النبوي، يضاف إلى ذلك حضور الأنواع البديعية بكثافة في القصيدة، وإن لم يلتزم الشّاعر بتضمين كلّ بيت في القصيدة نوعًا من أنواع البديع، ولكنّه ضمّن أنواع البديع في ثنايا القصيدة، فجاءت غير متكلفة أو متصنعة حتى لا يكاد القارئ يشعر بوجودها، وقد أحصينا ما يقرب من ثلاثين لونًا من ألوان البديع، زودت القصيدة بقيم جمالية أكسبتها رونقًا، وألبستها ثوبًا قشيبًا من البهاء والجمال.

وتنتمي أغلب هذه الألوان البديعية الواردة في القصيدة إلى البديع اللفظي، وأبرها ما يأتي:

#### الطباق:

ومن أكثر الألوان البديعيّة حضورًا في القصيدة ما يسمى الطباق، والتّضاد أيضًا، وهو الجمع بين المتضادين، أي معنيين متقابلين في الجملة (١)، وهو أكثر الألوان البديعية حضورًا في القصيدة، وقد بلفظين من نوع واحد اسمين مثلًا، كقول الشاعر:

حتى أفاقوا وقد ذلّت أنوفهم والفضل لله في بدءٍ ومُختتم

<sup>(</sup>١) الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، مرجع سابق، ص٣١٧.

فقد طابق الشاعر بين الاسمين (بدء) و (مختتم) لإظهار المعنى وإبرازه، وهذا النوع من الطباق هو الغالب في القصيدة، حيث كثرت المطابقة بين الأسماء، كقول الشّاعر:

للجن للإنس ما قصرت شريعة الله في يُسرٍ ولا عدم حيث طابق بين الاسمين المعرفين (الجن والإنس) والاسمين المنكرين (يسر وعدم)، وقوله كذلك:

لولا المحبّة والإجلالُ ما التقيت تلك الجموعُ لعملاقِ ولا قزمِ فقد طابق بين اسمين متضادين هما: (عملاق وقزم)، ومن هذا النوع

ولو أتيت بغير الحق ما راياتُك البيضُ في نجدٍ ولا ثُممِ

فقد طابق بين نجد وتهم دلالة على العموم وشمول الدعوة، وتعكس كثرة الطباق في القصيدة الثنائيات التي ارتكز عليها الشاعر، حيث يقابل الحق ضد الباطل، والإسلام ضد الكفر، واليقين ضد الشّك إلى آخر تلك الثنائيّات التي تبرز عظمة الإسلام.

#### المقابلة:

كذلك قوله:

هي أن يؤتى بمعنيين متوافقين أو معان متوافقة، ثم بما يقابلهما أو يقابلها على الترتيب، والمراد بالتوافق خلاف التقابل (١).

<sup>(</sup>۱) نفسه، ص۳۲۲.

ونجد للمقابلة حضورًا قويًا في القصيدة تأكيدًا لفكرة الثنائيّات، ومن ذلك قول الشاعر:

بني من المجد أطوادًا وقال لهم: من شاء ثاب ومن لم يرض فليهم

المقابلة واضحة في عجز البيت، وذلك في الاختيار بين التوبة والهداية، وبين الكفر والضلال، ومن المقابلة كذلك قوله:

هو الهمامُ الذي تخشى بوادرُهُ إذا تدرّعت الأبطالُ في الأُطُمِ

فقد قابل الشاعر بين معنيين متقابلين في صدر البيت وعجزه، وفائدتها بيان المعنى وإثارة الذهن، وتوكيد الفكرة من خلال ذكر المعنى وعكسه.

فالمقابلة تحقق فكرة العدول من حيث المخالفة بين المعاني والمقابلة بينها، فهو يأتي بالمعنى في صدر الكلام ثم يأتي بضده في عجزه، مما يحمل طابع المفاجأة للمتلقى، ويستثير ذهنه.

#### الجناس:

وهو أن يأتي الشاعر بكلمتين متشابهتين في اللفظ، ولكن مختلفتين في المعنى (١)، وقد كثر استعماله في الشّعر قديمًا وحديثًا؛ لإحداث جرس موسيقي يجذب الانتباه، وهو نوعان:

جناس تام: وفيه تتفق الكلمتان في الحروف، والنوع الثاني هو الجناس الناقص، وفيه تختلف الكلمتان في أحد حروفهما.

وقد ورد الجناس في نوعه الثاني في القصيدة، ومنه قول الشاعر:

<sup>(</sup>۱) نفسه، ص۳۳۰۰۰

كتاب أحمد ملء الكون أحرفه وكل حرفٍ له ألفٌ من الكلِم

فقد جانس بين (حرف) و (ألف) وهو من الجناس الناقص، وقد أتى عفويًا دون تكلف، ومن ذلك قوله:

لو كان دينك غير الحق ما خمدت نيرانُ كسرى وأرضُ الروم لم تَرُم

حيث جانس الشاعر بين اسم وفعل، وهما (الروم) و(تَرَم)، وهو هنا يحقق قيمة جمالية من خلال الجرس الموسيقي، وتردد صوتي الراء والميم.

ونلحظ أنّ أبيات القصيدة تخلو من الجناس التام، وربما مجاراة لذوق العصر الذي يستهجن كثرة التصنع اللفظي.

#### التضمين:

وهو أن يضمّن الشّاعر شعره، والناثر نثرَه كلامًا آخر لغيره، قصدًا للاستعانة على تأكيد المعنى المقصود، ولو لم يذكر ذلك التَّضمين لكان المعنى تامًّا (١)، ومنه قول الشَّاعر:

لَا يَعرِفُ الشَّوقَ إِلَّا مَن يُكَابِدُهُ فمن لقلبٍ بنار الوجدِ مُضْطرِمِ فقد ضمن الشَّاعرُ بيته صدر بيت محمد بختيار، المعروف بالأبله البغدادي من قوله (٢):

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن الأثير، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تحقيق أحمد الحوفي وبدوي طبانة، ط. دار نمضة مصر، القاهرة، ٢/ ٣٢٦.

<sup>(</sup>٢) مِن قَصِيدَةِ يَمدَحُ فَيْها المُقْتَفَى بأمرِ اللهِ، كما سبقت الإشارة، ينظر: محمد بن أيدمر المستعصمي، الدر الفريد وبيت القصيد، تحقيق: كامل سلمان الجبوري، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠١٥م، ٢٤٦/١١.

لَا يَعرِفُ الشَّوقَ إِلَّا مَن يُكَابِدُهُ ولا الصَّبَابةَ إلا مَن يُعَانيهَا

ومثل هذا التضمين يضيف للمعنى ثراء، وللأسلوب حسنًا وجمالًا، كما يمثل خصوصية لأسلوب الشاعر لأنه يتخذ من التضمين وسيلة لدمج المعنى والانحراف به أسلوبيًا من معنى الشوق الذي قصره الشاعر الأول على من يتغزل بحا إلى فضاء أرحب من الشوق الوجداني الذي يقترن بحب النبي (الله).

## التّدبيج:

هو أن يذكر الناظم أو الناثر ألوانًا يقصد بها التورية والكناية بذكرها عن أشياء من تشبيب أو مدح أو وصف أو غير ذلك من الأغراض (١).

ومثال ذلك قول الشّاعر:

هبَّتْ على وطن الإسلام عاصفةٌ وثارت الأرض بركانًا من الألم

فقد تضمّن البيت لونين قصد بهما الكناية، فقوله: (عاصفة) كناية عن العدوان الغاشم على بلاد الإسلام، وفي عجز البيت كناية أخرى عمّا أصاب تلك الديار من براكين الألم، مقترنة باستعارة في قوله: (ثارت الأرض) و (بركانًا من الألم).

وفي هذا المثال يتحقق عنصر الاختيار، وفكرة العدول، حيث اختار الشاعر الانحراف عن المعنى المباشر إلى هذه المعاني الإيحائية التي تحمل دلالات فنية، فاختيار لفظة (عاصفة) تمنح المعنى قيمة جمالية بما تتضمنه من إيحاءات العاصفة الهوجاء التي تجلب الشرور، وتسلب الواقع هدوءه، وكذلك صورة (ثارت الأرض) بما تحمله من دلالات التغيير والتفجُّر، وكذلك صورة بركان الألم حيث

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن الأثير، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، مرجع سابق، ٢/ ٥٥٣.

تتجمع صورة (العاصفة والثورة والبركان) في حقل دلالي واحد لتنحرف ب المعنى الظاهر إلى معنى أكثر جمالًا.

### حسن الاتباع:

حسن الإتباع هو أن يأتي المتكلم إلى معنى اخترعه الغير، فيحسن اتباعه فيه بحيث يستحق بوجه من الوجوه الزائدة، إما باختصار لفظه، أو قصر وزن، أو عذوبة لفظ، أو تمكين قافية، أو تتميم نقص، أو تحلية من البديع توجب الاستحقاق<sup>(۱)</sup>، ومن ذلك قوله:

واستنطقت ذكرياتٌ كلُّها عِبَرٌ كمن تذكّر جيرانًا بذي سَلَمٍ

فقد أخذ الشاعر المعنى الوارد في بردة البوصيري التي ذاعت شهرتها في فنّ البديعيّات النبويّة في عصر الدول والإمارات، ووجّهه توجيهًا لطيفًا.

وقوله كذلك:

من كل محتسبٍ يحمي ذماركم وكلُّ منتصرٍ للهِ مُنتقِم

فقد أخذ الشاعر هنا معنى أبي تمام من قصيدة فتح عمورية البائيّة (تدبير معتصم بالله منتقم) وعرضه عرضًا لطيفًا، وهذا التّعانق النّصي يُضفي على الأسلوب حسنًا، وعلى المعنى ثراء وعمقًا.

<sup>(</sup>۱) ينظر: ابن حجة الحموي، الخزانة، تحقيق: شعبان شعيتو، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط۱، ۱۹۷۸م، ۲/ ۳۷۳.

### التعريض:

هو أن يكتى المتكلم عن الشيء، ويعرّض به دون تصريح، ليأخذه السّامع لنفسه، ويعلم المقصود منه، على حسب ما عملوا باللّحن والتّورية عن الشيء (١).

ومن ذلك قول الشاعر:

ما أنسى لا أنسى لما قام سيّدهم باسم الصليب ومرذول من يخاطبُ الكون مزهوًّا كأنّ لهُ الخطبِ على البريّة عهدًا غير مُنفصِم

فالشاعر يُعرّض هنا بكبير النصارى الذي يُخفي باسم الصّليب عداءه للمسلمين، وهو يخاطب الكون في زهوٍ وثقة حتى يضلل به ما يخفيه من بغض وحقد.

ومن ذلك قوله كذلك:

إلهنا واحدٌ والربُّ عندهمُ ثلاثةٌ خسيئت عبّادة الصَّنم

ففي البيت تعريض بالنصارى الذين يعتقدون بالتثليث، وكنى عنهم بضمير الجمع في قوله (عندهم)، وميزة التعريض أنه في الكلام أخفى من الكناية، فالشاعر يكتفي بالإشارة، ويعدل عن اللفظ الصريح، وهو ما يكسب المعنى جمالًا.

<sup>(</sup>١) ينظر: أبو هلال العسكري، الصناعتين، تحقيق: محمد البجاوي، ومحمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، بيروت، ١٩٨٦م، ص٣٦٨٠.

#### حسن التعليل:

وهو أن يدعي الشاعر أو الناثر لوصف علة مناسبة له باعتبار لطيف (١)، بحيثُ يستعمل حسن التعليل عند وصف السبب الأساسي خلف وقوع حدثِ ما، ومثال ذلك قول الشَّاعر:

فليعلنوا حربَهُمْ شعواء ظالمةً فقد أُعِدَّ لهم مليارُ مُعْتَصَم

فقد علل الشاعر تحديه للأعداء بأن يشنوا حربهم الظالمة ضدّ الإسلام من منطلق أنّ المسلمين متأهبون للجهاد، وقد أعدوا العدَّة للنّصر في تلك الحرب.

# حسن النَّسق:

وحسن النّسق يأتي في الشعر والنثر، وهو تلاحم الكلمات تلاحمًا حسنًا، ومتناسقة تناسقًا بديعًا، وقد عرفه الكفوي بقوله: " أن يأتي المتكلم بكلمات متتالية معطوفات متلاحمات تلاحمًا سليمًا مستحسنًا بحيث إذا أفردت كل جملة منه قامت بنفسها، واستقل معناها بلفظها" (٢).

ونجد مثالًا لذلك في قوله:

) شرفٍ؟ ومن يساميه في حِلْم وفي كرم \* غضبٍ وما تطيّر من هَمِّ ولا سَقَم سَنِ من المهابة لم ينطق ببنت فم!

ومَنْ كمثل ابن عبد الله في شرفٍ؟ لم ينطق الزور في بِشْرٍ ولا غضبٍ إذا تكلم أصغى كل ذي لَسَنٍ

<sup>(</sup>١) الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، مرجع سابق، ص٣٤٢.

<sup>(</sup>٢) أبو البقاء أيوب الكفومي، كتاب الكليات، تحقيق: عدنان درويش، ومحمد المصري، دار الرسالة، بيروت، ١٩٩٨م، ص٥٤٠.

فالتلاحم في المعنى واضح في الأبيات، والترابط بينها متحقق، حيث جاء البيتان الثاني والثالث تفسيرًا وتوضيحًا للمعنى في البيت الأول، فالشرف والكرم والتسامي في الحلم، والاستفهام الإنكاري، تجيبه صفات النبي في من عدم نطق الزور، وعدم التطيُّر، وما طبع عليه من مهابة وفصاحة تخرس أهل الفصاحة والبيان.

# المذهب الكلامي:

ولعل أول من جاء بهذا المصطلح هو الجاحظ لما رأى أنّ البلاغة في النّظم لا في المعاني، إذ المعاني مطروحة في الطريق كما أشار إلى ذلك في كلامه المشهور، وهو نوع من البديع، يورد فيه "المتكلم حجة لما يدّعيه على طريق أهل الكلام" (١).

ومما يمثل ذلك قول الشّاعر:

لو كان دينك غير الحق ما خمدت نيران كسرى وأرضُ الروم لم تَرُمِ ولو أتيت بغير الحق ما رفعت راياتك البيض في نجدٍ ولا تُمم

فالمذهب الكلامي متحقق في الأبيات، إذ أورد الشاعر حججًا قاطعة لا يمكن ردّها على صدق الرّسالة المحمديّة، وعلى أنّ دين الإسلام هو الحق، وبرهن على تلك الحجج بدليل قاطع، هو انهزام دولتي الروم والفرس أمام راية الحق، وأردف تلك الحجة القاطعة بأخرى تتمثل في انتشار الإسلام، وارتفاع راياته في كل البقاع، والتي عبر عنها به (نجد) و(تهامة) دلالة على الشمول المكانى.

#### العقد:

ومن البديع الذي تضمنته القصيدة ما يسمى العقد، وهو (نظم النثر) مطلقًا لا على وجه الاقتباس، ومن شروطه أن يؤخذ (المنثور) بجملة لفظه أو بمعظمه،

<sup>(</sup>١) الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، مرجع سابق، ص ٣٤١.

فيزيد الناظم فيه وينقص، ليدخل في وزن الشّعر، سواء كان المنثور قرآنًا كريمًا، أو حديثًا نبويًّا، أو حكمةً أو غير ذلك (١).

ومما يمثله قول الشاعر:

أنذر عشيرتك الدنيا فأنت لها وظهّر البيت من لهوٍ ومن صنم فالشاعر يلمح إلى الآية الكريمة ﴿وَأَنذِرُ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرُ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ وَالشُّعَرَاء: ٢١٤] .

فقد عمق الشاعر المعنى الديني بالإحالة إلى الآية الكريمة، وأدخلها في نسيج الشعر عدولاً عن المعنى الظاهر؛ ليعكس بذلك خاصية أسلوبية.

ويلحق به ما يسمى (بالكلام الجامع) وهو أن يأتي الشّاعر ببيت مشتمل على حكمة، أو وعظ، أو غير ذلك من الحقائق التي تجري مجرى الأمثال<sup>(٢)</sup>. ونجد أمثلة لذلك في القصيدة، وهي من الظواهر الأسلوبية البارزة في القصيدة، منها قوله:

كُلُّ القلوب إذا ما ذُكّرت ذكرت منه اللآلئ وهو – الدَّهر - لم يَعُمِ

ولعل الآية القرآنية ﴿وَذَكِّرُ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ تَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ [الذَّارِيَات: ٥٥] كانت حاضرة في ذهن الشاعر حين كتابته البيت.

ومن الكلام الجامع كذلك قوله:

كمن يخوض عُباب البحر مُطّلبًا منه اللآلئ وهو – الدُّهر - لم يَعُمِ

<sup>(</sup>١) ينظر: أحمد إيراهيم الهاشمي، جواهر البلاغة في البيان والمعاني والبديع، تدقيق: يوسف الصميلي، المكتبة العصرية، بيروت، د.ت، ص٣٤١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن حجة الحموي، الخزانة، مرجع سابق، ١/ ٢٥١.

فالشاعر يقرّر حقيقة تجري مجرى المثل، أو الحكمة السائرة، فيقول: كيف تطلب اللآلئ ممن يلقي بنفسه بين أمواج البحر، وهو لا يجيد العوم أو السباحة؟ وهو معنى إيحائي جميل يصرفه الشاعر إلى ذاته، ويبدو أشبه بالكلام الجامع. الاشارة:

هي أن يكون اللفظ القليل مشتملًا على المعنى الكثير بإيماء ولمحة تدلّ عليه، وقد أشار إلى ذلك ابن سنان الخفاجي بقوله: " الإشارة وهو أن يكون المعنى زائدًا على اللفظ. أي أنّه لفظ موجز يدلّ على معنى طويل على وجه الإشارة واللمحة"(١)،

ومثال ذلك قول الشاعر:

بشارةُ الله للدنيا وساكنِها عبر النبيين في الأسفار من قِدَمِ

فقوله: (بشارة الله) مركب إضافي يجمل معاني كثيرة، من الوصف الجميل للنبي على وتشبيه له بالبشارة، وكناية عنه وعما جاء به من البشرى أو البشارة من الخالق سبحانه لهداية البشرية وسعادتهم.

#### التفسير:

وقد اشتملت القصيدة كذلك على ما يسمى بالتفسير، أو التبيين " وهو أن يأتي المتكلم أو الشاعر في بيت بمعنى لا يستقل الفهم بمعرفة فحواه دون تفسيره، إما في البيت الآخر، أو في بقية الأبيات "(٢)، ومما يمثل ذلك قول الشاعر:

<sup>(</sup>١) ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٢م، ٢٠٠٧.

<sup>(</sup>٢) ابن حجة الحموي، الخزانة، مرجع سابق، ٢/ ٣٧٠.

ما بين مكّة صان اللهُ حُرْمتَها إلى مقام به قام الحبيث لمي

وبين طيبة من عَهَدِ ومن رَحِم إثر الخلل مقام الثابت القدم تنزَّلت فيه آياتُ الكتابِ فلو رأيت كيف توارى حالك الظُّلُم؟!

فإنّ البيت الثالث تفسير وبيان لما تضمنته الأبيات السابقة من ذكر لمكة وطيبة، والمقام والحجر، وغار ثور، والصفا والمروة، والركن والملتزم، وهي أماكن مقدسة مرتبطة بسيرة النبي على ثم أتبعها الشاعر بالبيت الثالث الذي كان تفسيرا ورابطًا لقداسة هذه الأمكنة، وهو نزول آيات القرآن الكريم متفرقة في هذه الأماكن، وسطوع نور الإسلام الذي محا ظلام الكفر والشّرك.

### براعة الطلب:

هو أن يُلوّح الطالب بالطلب بألفاظِ عذبة مُهذَّبة منقّحة مقترنة بتعظيم الممدوح خاليًا من الإلحاف والتصريح، بل يُشعر بما في النفس دون كشفه (١)، ومما يمثل ذلك قول الشّاعر:

شوق المحبّ إلى لُقيا أحبّته أطار عنّي الكري – قسرًا – فلم أنّم يلوّح الشاعرُ في هذا البيت إلى شوقه وتطلّعه إلى زيارة مقام النبي على حبًّا وشوقًا، وهو معنى كنائي، يلمح فيه الشاعر إلى ما يحمله من حبّ صادقٍ للرسول عَلَيْنُ.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ٢/ ٤٨٨، وابن فهد الحلبي، حسن التوسل إلى صناعة الترسل، المطبعة الوهبية، مصر، ۱۹۸۱م، ص ۲۱۲.

#### التمكين:

يطلق عليه التمكين، أو التوشيح، ومنهم مَن سماه بائتلاف القافية، وهو" أن يمهد النّاثر لسجعه فقرة، أو الناظم لقافية بيته تمهيدًا تأتي به القافية ممكنة في مكانها، مستقرةً في قرارها، غير نافرة ولا قلقة، ولا مستدعاة بما ليس له تعلق بلفظ البيت ومعناه، بحيث إنّ منشد البيت، إذا سكت دون القافية، كمّلها السامع بطباعه بدلالة من اللفظ عليها"(۱)، ومما يمثله في القصيدة قول الشاعر:

وعانقت روضة غنَّاء عابقة تجوبُها أممٌ تمضي إلى أُمَمِ

فقد مهد الشّاعر للقافية تمهيدًا لطيفًا بقوله: (تجوبها أمم) التي استدعت قوله: (تمضي إلى أمم) لتكون الكلمة الأولى من جنس الكلمة الثانية.

ومثله في القصيدة قوله:

أتيتَ من بعد موسى، والورى رِمَمٌ فكنتَ كالغيثِ أحيا هامدَ الرّممِ فإنّ كلمة (الرمم) في القافية أتت ممكنة في مكانها، مستقرة في موقعها بعد أن مهد الشاعر لها بقوله: (رمم) في نهاية الصّدر دون قلق أو نفور.

#### التلميح:

وقد عرفه صاحب الخزانة بأنّه أن يشير ناظم هذا النوع في بيت، أو قرينة سجع، إلى قصة معلومة، أو نكتة مشهورة، أو بيت شعر حفظ لتواتره، أو إلى مثل سائر يجريه في كلامه على جهة التمثيل، وأحسنه وأبلغه ما حصل به زيادة

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق، ۲/ ٤٤٦، وينظر التوشيح: قدامة بن جعفر، نقد الشعر، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، ط۱، دار الكتب العلمية، بيروت، د.ت، ص١٩٨٠.

في المعنى المقصود، ويطلق عليه أيضًا (التمليح) بتقديم الميم، وكأن النّاظم أتى في بيته بنكتة زادته ملاحةً (١).

ومما يمثل ذلك قول الشاعر القرني:

أسرى به الله من محرابهِ سَحَرًا ماكان طيرًا ولم يرحل على قَدَم فالشاعر يشير هنا إلى قصة الإسراء تذكيرًا بما حازه الرسول من مقام محمود بين الأنبياء، وهو استدعاء لذاكرة المتلقي للتأمل في هذا الحدث العظيم بكل تفاصيله.

# التهكم:

هو الاستهزاء والسخرية بالمتكبرين لمخاطبتهم بلفظ الإجلال في موضع التحقير، والبشارة في موضع التحذير، والعذر في موضع اللوم؛ والمدح في معرض السخرية، ونحو ذلك (٢).

ومما يمثل ذلك قول الشاعر:

أهلُ السفاهة ما زالت حناجرهم تفيءُ ما حوت الأكباد من سَقمِ يجنّدون لدعواهُم (أغيلمةً) قد أحكمتْ منهم الاذانُ بالصّممِ

<sup>(</sup>١) ينظر: الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ص ٤٢٧، وابن حجة الحموي، الخزانة، مرجع سابق، ١/ ٤٠٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن معصوم، أنوار الربيع في أنواع البديع، تحقيق: شاكر هادي شكر، مكتبة العرفان، العراق، ط١، ١٩٦٨م، ١٩٨٢. وابن حجة الحموي، الخزانة، مرجع سابق، ١/ ٤٠٦.

فالشاعر يتهكم من خصوم الإسلام واصفًا إيّاهم به (أهل السفاهة) وهو وصف ينطوي على سخرية واستهزاء، وكذلك التهكم في قوله: (يجنّدون لدعواهم أغيلمة) ففي استخدام التصغير ازدراء وسخرية وتمكم لهم.

#### المماثلة:

هي أن تتماثل ألفاظ الكلام، أو بعضها في الزنة، دون تقفية (١)ومما يمثل ذلك قول الشاعر:

وكل قافية تزورُ نَائبة كمن يحاذرُ - ليلًا - زلّة القدم

في البيت تماثل إيقاعي في الشطر الأول بين قوله: (وكل قافية وتزور نائبة) على وزن: مستفعلن فعلن، مخبونة التفعيلة الخماسية، وهذا التماثل الإيقاعي يولّد لونًا من الموسيقى الداخليّة في القصيدة تطرب لها الأذن.

وكذلك قوله:

عميٌ بصائرهم، سودٌ ضمائرهم يرعون في متع اللذات كالغنم

حيثُ يوجد تماثل إيقاعيّ بين قوله: (عميٌ بصائرهم، سودٌ ضمائرهم) على وزن (مستفعلن فعلن/ مستفعلن فعلن).

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن أبي الإصبع العدواني، تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، تحقيق د. حفني محمد شرف، ط. المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، مصر، ص ٥٣٣.

# الترصيع:

وهو مأخوذ من ترصيع العقد، وذاك أن يكون في أحد جانبي العقد من اللآلئ مثل ما في الجانب الآخر<sup>(۱)</sup> بحيث يقابل الشاعر كل كلمة من صدر بيته بكلمات موافقة لنظيرتها في العجز وزنًا ورويًّا وإعرابًا، ومما يمثّل ذلك قول الشاعر:

رفعت قومك من أدران جهلهم وصُغتَ أكمل منهاج لملتزم

فكلمة (رفعت) التي تصدّرت البيت، تقابلها في الوزن والإعراب كلمة (وصغت) في صدر عجز البيت نفسه، وهي ذات أثر واضح في التلوين الصّوتي.

## المراجعة:

وهي أن يحكي المتكلم مراجعةً في القول، ومحاورةً في الحديث بينه وبين غيره، بأوجز عبارة، وأرشق سبك، وألطف معنى، وأهمس لفظ، إما في بيت واحد أو في أبيات (٢) ومن ذلك قول الشَّاعر:

عفوًا إمامَ الهدى من فاض خُبُّكم على مُحيَّاهُ لم يركع لمحترم

يخاطب الشاعر هنا الرسول خطابًا يصدر عن عاطفة دينية صادقة، وحب للرسول الكريم، كما أنّه رجوع واعتذار لمقام الرسول، وحوار قائم على تأكيد معنى الحبّ الصادق الذي يغمره.

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن الأثير، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، مرجع سابق، ١/ ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ابن حجة الحموي، الخزانة، مرجع سابق، ١/ ٢١٨.

وعلى هاذ النحو يكثر الشاعر من البديع في قصيدته، فيقترب بما من منظومة البديعيات، وقد وظف البديع توظيفًا جيدًا، فنأى به عن التكلّف والصّنعة اللفظية، وصارت هذه الكثافة البديعية سمة واضحة في أسلوب الشّاعر، فطوّع البديع لغرضه الشعري، وحقق مبدأي "الاختيار" و"الانتقاء"، فاختار من البديع ما يعدل به عن المعنى الظاهر، وعمد به إلى حسن التنسيق، وبراعة الطلب، وألمح بالإشارة، ووظف "التهكم" في موضعه لينال من أعداء الإسلام، وبذلك وظف كل لون بديعي في موضعه، وأكسب قصيدته طابعًا خاصًا.

# المبحث الثّالث: المستوى التّصويري

تعد الصورة عنصرًا مهمًا من عناصر التشكيل الجمالي، بما تحدثه من تأثير في نفس المتلقي، وكشف عن جوهر تجربة الشاعر، ورؤيته التي تنطلق منها في شعره.

والصورة هي وليدة الخيال وثمرته، كما أنها "تسهم دائمًا في التَعبير عن رؤية الشاعر للواقع، فتصور مشاعره وأفكاره، وتحمل أصالته وتفرده"(١).

وتجسّد الصّورة " قدرة الشّاعر على التّعبير عن الحقيقة العامة من خلال تجربته الخاصة المركزة بحيث يستجمع كلّ الخصائص المميزة لتجربته الشّخصيّة"(٢).

وإنّ الصّورة ترتبط بتجربة الشاعر ارتباطًا وثيقًا، فهي " الوسيط الأساسي الذي يستكشف به الشّاعر تجربته، ويتفهّمها كي يمنحها المعني" (٣).

وإذا كان الأسلوب يبرز شخصية الشّاعر، ويميّزه بما يزود به شعره من سمات فارقة، فكذلك التّصوير يظهر قدرة الشّاعر على توظيف الخيال، وابتكار الصّور الجديدة، " فالشّاعر الأصيل يتميز عن غيره باستخدام الصورة، بل إن بعض

<sup>(</sup>۱) محمد غنيمي هلال، الأدب المقارن، القاهرة، دار نحضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٩٩٧م، ص٧٩٠.

<sup>(</sup>٢) ديفيد ديتش، مناهج النقد ألأدبي بين النظرية والتطبيق، ترجمة: محمد يوسف نجم، دار صادر، بيروت، ١٩٩٧م، ص ٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) جابر عصفور، الصّورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، ط دار المعارف بمصر، د.ت، ص ٤٣٢.

النقاد يعدّون الشعر في جوهره تعبيرًا بالصّورة، ذلك؛ لأنّ الصّورة تبتعد بالشّعر عن التجريد، وتجعله يُحلّق في سماء التّجسيد والتّصوير" (١).

ودون شك فإن الشّعراء يتفاوتون في توظيف الصّورة الفنيّة بحسب مواهبهم وطاقاتهم الفنية، وحظهم من الخيال، كما تتفاوت الصّورة بحسب الأغراض الشّعرية.

وقد يظن ظان أن موضوع المديح النبوي يتطلب المباشرة في التعبير، وأن حظ الصورة منه يكون ضئيلًا، بسبب أن العاطفة الدينية قد تغلب على التجربة الشعريّة، ولكنّ المتأمّل في بديعيّات المدائح النّبويّة عامّة، وفي هذه قصيدة (عفوًا إمام الهدى) خاصّة يدرك خلاف ذلك، بل نجد أنّ الشاعر قد عُني فيها بالتّصوير عناية واضحة، لاسيما في تصوير عاطفته وانفعالاته الخاصّة، وخشيته وحيرته من هول الموقف أو المقام الذي يصدر عنه.

## أنماط الصورة:

تتشكل الصورة في القصيدة -موضع الدراسة- من عدة أنماط، هي: الصور الجزئية، وصور الجواس.

### الصور الكليّة:

وهي تلك الصورة التي تمثل مشهدًا، أو لوحة متناغمة الألوان والظلال، وتكون معبرة عن جو نفس واحد يعكس حالة الشاعر الوجدانية.

<sup>(</sup>١) عبدالواحد علام، اتجاهات نقد الشعر في مصر، ط٢، مكتبة الشباب، القاهرة،١٩٩٢م، ص١٤٢.

وتضم الصورة الكلية عددًا من الصور الجزئية التي تشكلها، وتتضافر فيما بينها، وتمتد بامتداد النص لتشكل لوحة فنية وقد عرفها عبد القادر القط، فقال: " وهي الشكل الفني الذي تتخذه الألفاظ والعبارات، بعد أن ينظمها الشاعر في سياق بياني خاص؛ ليعبر عن جانب من جوانب التجربة الشعرية"(١).

تمثّل الاستعارة دورًا مهمًا في تشكيل الصّورة في قصيدة (عفوًا إمام الهدى) فهي تأتي في الصّدارة مقارنة بوسائل التشكيل التصويري الأخرى، فأكثر الشّاعر من توظيفها بما تملكه من لمحة جمالية وتأثير معنوي، " فالاستعارة بصفة عامة - تسمح للمبدع باستغلال اللغة استغلالًا حسنًا، حيث تعطيه الفرصة كي يتعامل مع اللغة تعاملاً خاصًا يتسم بالمجازية، فهذا التعامل يثري اللغة، ويجعل المفردة الواحدة تتسم بالتنوع في معانيها وفقًا لسياقها الذي ترد فيه، والذي بمنحها التجديد، فالاستعارة بذلك هي أساس التعبير الشعري "(٢).

ومن مميزات الاستعارة أيضًا أخّا تفتح مجالات واسعة أمام الشّاعر لتشكيل صوره، فضلًا عن كونها " تحقق عامل الاقتصاد اللغوي بما تتيح من صياغة مركزة لعناصر الدلالة المتعلقة بالمعنى العادي لكلمة معينة، وتحقق تلاؤمًا مع المعنى الجديد الذي يفرضه السّياق" (٣).

<sup>(</sup>١) عبد القادر القط، الاتجاه الوجداني في الشعر العربي المعاصر، مكتبة الشباب، القا هرة، ١٩٧٨م، ص٤٣٨.

<sup>(</sup>٢) شريف سعد الجيار، شعر إبراهيم ناجي دراسة أسلوبية بنائية، ط١، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، ٢٠٠٨م، ص ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) صلاح فضل، علم الأسلوب (مبادئه وإجراءاته)، مرجع سابق، ص ٢٥٧.

وقد برزت الاستعارة في القصيدة منذ المطلع الاستهلالي، وتتابعت في كثافة في الأبيات العشرة الأولى، كما في قوله:

والمنتأى عنه طودٌ باذخَ القيم فمن لقلب بنار الوجدِ مُضّطرم أطار عني الكرى -قَسْراً- فلم أنم عيني وأرسلت العبراتِ كالدّيم تجوبُها أُمَمُ تمضى إلى أُمَم

ما بالُ حرفي يذوبُ اليومَ فوق فمي؟ كما يذوبُ نديُّ النّبتِ وهو ظمى وكل لفظٍ أُناديه فيرمُقُني بعين جافٍ من الخلّان مُتَّهم بسطتُ قلبي لأفكاري فما رَضِيتْ ولو مَزجتُ مدادًا جاريًا بدمي وكلُّ قافيةٍ تزورُّ نائيةً كمن يحاذرُ -ليلاً- زلَّة القَدَم يسوقُه الشَّوقُ والأقدامُ حافيةٌ (لا يعرفُ الشوق إلا من يكابدُهُ) شوقَ المحتّ إلى لقيا أحبّته حتى أنختُ بأطياف المني فَهَمَتْ واستنطقت ذكرياتٌ كُلُّها عِبَرٌ كمن تذكّر جيرانًا بذي سَلَم وعانقتْ روضةً غنّاءَ عابقةً

تشكل الأبيات صورة كلية حيث تتضافر الصور الجزئية، وتجتمع في سياق واحد؛ لتشكل هذه اللوحة الفنية بما تنطوى عليه من ألوان وظلال وحركة وعطر، فهناك الأفعال الدالة على الحركة مثل (يذوب- يرمقني- بسطت-تزور — يسوقه — أنخت — همت — عانقت) وهناك الصور اللونية مثل: (نديّ - النبت - مداد - دمى)، وهناك الصور العطرية مثل: (روضة غنّاء - عابقة). وكما نرى تحتشد الصّور الاستعارية في هذه الأبيات، وتتدفّق لتشكّل لوحة فنيّة، أو صورة كلية لمشاعر الشاعر الصادقة، وعواطفه الجياشة، وهو يتأهب لهذا الموقف العظيم، موقف مدح الرسول على وتنسم عبير السيرة النبوية العطرة. ففي البيت الأول نجد الاستعارة في قوله (ما بال حرفي يذوب) حيث شخّص الحرف، وأكسبه صفات مادية، وتمثله يذوب ويتلاشى أمام الشاعر الذي يحاول تجميع شتات قريحته تأهبًا لمدح الرسول يحلي الذي المسول الذي المسول الله المسول الم

وفي البيت الثاني تطلُّ الاستعارة في صورة اللفظ الذي تحسَّد في هيئة إنسان يسمع نداء الشاعر، فيرمقه بجفاء استمرارًا للمعنى في البيت السابق.

وفي البيت الثالث نجد الاستعارة في قوله (بسطت قلبي لأفكاري فما رضيت) إذ تتراءى الاستعارة في صورتين، إحداهما هذا القلب الذي ينبسط، والأخرى في تشخيص الأفكار التي تأبى على الشاعر أن تجتمع لسعتها، وما رضيت الانقياد له.

وفي البيت الرابع نجد الاستعارة في الفعل (أنخت) إذ نقلها من مجالها اللغوي الأصلي إلى مجال دلالي آخر، كما تشخصت المنى في صورة حسية هي صورة الأطياف.

وفي البيت الخامس نقع على الاستعارة في قوله (واستنطقت ذكريات) حيث شخص الذكريات وهي شيء معنوي، فأكسبها طابعًا بشريًا ناطقًا بالعبر.

وفي البيت السادس، تمتد الصورة الاستعاريّة، فتشمل الذكريات وهي تؤدي فعل العناق، وهو فعل بشري، وتجسيد حركي للصورة الشعريّة، وهي بذلك تسعى إلى التّوسع الدلالي للمعنى، وتمنحه بعدًا معرفيًّا في عملية إنتاج المعنى.

لذلك نجد أنّ الاستعارة تحتشد بكثافة لتشكل الصورة الكليّة التي تصور القلق النفسى الذي يعتري الشاعر استشعارًا لهول المقام.

ويعمد الشاعر مرة أخرى إلى تكثيف الاستعارة في تشكيل الصورة الكليّة للمديح، فيقول:

أشعة النورِ قد مُدَّت فلا صحف أما رأيت قريشًا في بلاغتها مَنْ يُلجمُ البحرَ إنْ ماجتْ غواربُهُ بنى من المجد أطواداً وقالَ لهمْ: رفعتَ قومَكَ من أدران جهلهم

تُعيط بحرًا من الآلاءِ والنِّعَمِ كَتُو راكعةً من روعةِ الحِكَمِ؟ من يحتوي غمراتِ السائل العَرِم من شاء ثاب ومن لم يرضَ فَلْيَهِم وَصُغْتَ أكملَ منهاجٍ لملتزمِ

يستهل الشاعر هذه الأبيات بالصورة الاستعارية (أشعة النور) ويرفدها بصورة أخرى تتحول فيه الآلاء والنّعم إلى بحر فياض، وفي تصوير خضوع قريش يجسدها الشّاعر في صورة من يخرُّ راكعًا من بلاغة القرآن الكريم، وفصاحته التي أعجزتهم.

وفي البيت الذي يليه نقع على الاستعارة في قوله (من يُلجم البحر؟) إذ تخيل البحر فرسًا جامحًا لا يستطيع أحد أن يسيطر عليه، أو يتحكم في لجامه. وفي صورة أخرى، نتخيل المجد وقد شيّده الرسول عليه جبالًا مرتفعة شامخة تطال السّماء.

ويتراءى الجهل في صورة شخص متسخ الثياب، تحاصره القذارة حتى جاء الرسول في فرفع عن قومه هذا الجهل، بل صاغ لهم أكمل منهاج حمية لهم من أدرانه وأوزاره.

وقد وظّف الشاعر الاستفهام في البيتين الثاني والثالث لرسم صورة قريش وصورة البحر الإيحائية في تصوير أجواء ما أحدثته الدعوة الإسلامية من زلات في النفوس.

ومن الصور الكلية في القصيدة هذه الصورة التي يرسمها الشاعر للنبي ( ويشيد بحلمه ونبله ورحمته وعدله، ويشيد بحلمه ونبله ورحمته وعدله، يقول:

ومن كمثل ابن عبد الله في شَرَفٍ ما كان يقرأً حرفًا أو يُسطِّرُهُ حفقته رُسلُ إلهِ العرشِ وامقةً أتيتَ بالرَّحمةِ العُظمى فكنتَ لهم أتيت من بعد عيسى والورى رِمَمُ أتيت من بعد عيسى والورى رِمَمُ لينا الكونَ مزهوًا كأنَّ له بشارة الله للدنيا وساكنها

ومن يساميه في حِلْمٍ وفي كرمٍ؟ والآيُ في فمِهِ أندى من التغم وسار في ملكوت الله كالعَلَم نورًا من الله يجلو حالكَ الظُّلَم فكنت كالغيث أحيا هامدَ الرّمم على البريّة عهدًا غير مُنْفَصِم عَبْرَ النبيين في الأسفارِ مِنْ قِدَمِ

وإذا كان الشاعر قد شكّل لوحته الأولى من الاستعارة، فإن هذه الصورة الكلية تتشكل من التشبيه، ففي البيت الأول من هذه الأبيات يوظف الشاعر التشبيه (ومن كمثل ابن عبد الله)، لا ليقارن الرسول ( المالي بغيره، ولكن ليفرده من دون الخلق في الحلم والكرم، وفي البيت الثاني نقع على صورة ذوقية من صور الحواس، حيث يشبه الشاعر آيات القرآن وهي تتردد من فم النبي ( المالي النغمات وأعذبها وأنداها.

وفي البيت الثالث يصف الشّاعر ما كان من إسراء النبي ( على عين أحاطته الرُّسُل في محبة ومودّة، وهو يسير بينهم كالعلم.

ويشبه الشاعر في البيت الرابع الرسول ( الله الله - تعالى - الله الله - تعالى - الله الله الله - تعالى - الله الظلام الحالك، ظلام الكفر والشّرك، ويبدو في هذه التشبيهات تأثر الشاعر بمعاني القرآن الكريم في هذا المعنى.

ويمضي الشاعر في تشبيهاته التي تجسد عظمة الرّسول ( في فيشبهه بالغيث الذي انهمر على البشرية، فأحيا الأجساد التي خمدت نفوسها، وكانت كالموتى وهم أحياء.

ويشبه الشاعر الرسول ( على ) - في عظمته - وهو يخاطب الناس جميعًا داعيًا إيّاهم إلى الهدى والإيمان، وكأنّه موكّل بمدايتهم، أو كأن ثمة عهدًا ورباطًا بينه وبينهم يحثّه على الالتزام به بنشر الدعوة الإسلامية في كل مكان.

ويختتم الشّاعر تشبيهاته في تلك الأبيات، بتشبيه الرسول ( الله الله الله الله إلى الناس والكون عبر الأنبياء، وفيما أنزله من أسفار، فحذف المشبه وأتى بالمشبه به في صورة من صور التشبيه البليغ.

فالصور تتضافر - مجتمعة - لتشكل هذه الصورة الكلية للمدح النبوي من خلال بناء أسلوبي يعتمد على الاستفهام الإنكاري في البيت الأول، يعقبه أسلوب نفي في البيت الذي يليهن ثم يستعين بالجمل الفعلية ويختمها بالجملة الاسمية التي تصور النبي (عليه) بالبشارة.

# الصور الجزئية:

وهي الصور التي تستقل بذاتها ويكون هدفها إقامة علاقة بين المشبه والمشبه به على نحو من الأنحاء، كالتشبيه والاستعارة، فمن الصور الجزئية القائمة على التشبيه قول الشاعر:

ما بالُ حرفي يذوبُ اليوم فوق فمي؟ كما يذوبُ نديُّ النّبتِ وهو ظمي فالصورة الجزئية هنا تعتمد على وسيلتين هما: الاستعارة في تشخيص الحرف والصاقه صفة الذوبان به، وتشبيه ذوبان الحرف في الفم بذوبان نديّ النبت، وهي صورة جزئية مكتفية بذاتها.

ومن هذه الصور قوله:

وكلُّ قافية تزورُّ نائية كمن يحاذر -ليلاً- زلَّة القَّدَمِ

فالشاعر هنا يشكل صورته من الاستعارة في قوله (تزورٌ نائية) إذ شخّص القافية وشبهها بمن يبتعد عنه مغاضبًا، ثم شبه هذا الموقف بمن يسير في ظلام الليل، فيتخبط ويحذر من أن تزلّ قدماه.

ومن هذه الصور قوله:

هبَّتْ على وطن الإسلام عاصفة وثارت الأرض بركانًا من الألم

فالصورة الجزئية هنا تتشكل من الكناية في قوله: (عاصفة) التي تحيل إلى الحملة الشعواء لأعداء الإسلام، ثم الاستعارة في جملة (ثارت الأرض) لتكون انعطافًا على الصورة السابقة.

ومن هذه الصور قوله:

لا يعرفُ الشوق إلا من يكابدُهُ فمن لقلبِ بنار الوجد مُضْطرم؟

فالبيت صورة جزئية تحمل دلالة الحكمة، وتتشكل من الاستعارة في إسناد النار إلى الوجد لتصوير حرقة الأشواق.

ومن هذه الصور قوله:

كتابُ أحمد مل الكون أحرفه وكلُ حَرْفٍ له ألفٌ من الكلِم فقد صوَّر القرآن الكريم بأنَّه يملأ الكون كله بما يشتمل عليه من آي وحكم وعظات.

ومن هذه الصور قوله:

ولو أتيتَ بغير الحق ما رُفِعتْ ولا تُمْمِ

ففي قوله (راياتك البيض) كناية عن انتشار الإسلام في شتى الأصقاع؟ لأن الرسول ( الله على الله على الله والصورة تستمد جماليتها من وصف رايات النبي ( الله البيض حيث يحتمل اللون الأبيض دلالة النقاء والطهر والصّفاء، كما نجد هذا الجمال في التّضاد بين (نجدٍ وتهم) إذ حمل دلالة الشمول في رفع راية الإسلام في كل مكان.

ومن هذه الصور كذلك قوله:

لما دعاهم إلى الجُلّي فأعجزهم وضاق كلُّ شقيٍّ حاقدٍ خَصمِ حتى أفاقوا وقد ذلّت أنوفهمُ والفضلُ لله في بَدْءٍ ومُخْتَتم

ففي قوله (ذلّت أنوفهم) كناية عن الخضوع والتسليم بالأمر، وفي التعبير به (ذلت أنوفهم) قيمة جمالية مستمدة من التركيب النحوي الذي يحمل دلالات المذلة والهوان.

ومن هذه الصور قوله:

سعوا لقهر عباد الله في صَلَفٍ يُرسّخون دنيءَ الفكر والقِيمِ فالشاعر يشخص فكر الأعداء في صورة شخص دنيء لا بصفاته المادية فحسب، بل بما يحمله من فكر عدائي سقيم، وقيم عدوانية.

# صور الحواس:

وهي الصور التي تعتمد في تشكيلها على حاسة من الحواس المادية، كالحركة واللون والتذوق والشمّ واللمس، وقد استعان بها الشاعر في تشكيل صوره، ومنها:

# الصور الحركية:

وهي الصور التي تعتمد على الحركة، وقد أكثر منها الشاعر؛ لتعكس حركة الأحداث التي تسري في القصيدة، ومنها قوله:

وكلُّ لفظٍ أناديه فيرمُقني بعينِ جافٍ من الخلَّانِ مُتَّهَمِ فقد تخيل الشاعر أن الألفاظ لا تطاوعه وتجافيه وترمقه بنظرات الجفاء، وفي (الرمق) حركة ملحوظة للعينين.

ومن هذه الصور قوله:

أما رأيتَ قُريشًا في بلاغتها تخرُّ راكعةً من رَوْعةِ الحِكَمِ؟ فالحركة ماثلة هنا من صورة قريش وهي تخرُّ راكعة اعترافًا وتقديرًا منها لبلاغة القرآن.

ومن هذه الصور قوله:

وإن مشى فجميعُ النَّاسِ تتبعُهُ مشيّعين فيا للعزّ والشّمم!

فقد صور الشاعر حركة مشي النبي ( الله عنه الله على الله على الله عنه عنه الله عنه الله عنه الل

حَفَّتْهُ رُسْلُ إله العرشِ وامقةً وسار في ملكوتِ اللهِ كالعَلَمِ فالحركة هنا مرتبطة بقصة الإسراء حيث أحاطت الرُسل بنبينا الكريم احتفاءً به بينما هو يسير كالطود الشامخ في ملكوت الله.

ومن هذه الصور الحركية قوله:

هبَّتْ على وطن الإسلام عاصفة وثارت الأرض بركانًا من الألم

فالحركة هنا تتمثل في تلك العاصفة الهوجاء التي هَبت على ديار الإسلام، وفي ثورة الأرض وهي كالبركان تضج من الألم.

ومثل هذه الصور الحركية تُسهم في تحريك الأحداث وتفاعلها، وبثّ روح الحياة والحركة في القصيدة.

# الصور اللونية:

وهي الصور التي تتشكل من اللون بما ينطوي عليه من دلالات تطبع الأحداث بطابعها، ومن هذه الصور قوله:

بسطتُ قلبي لأفكاري فما رَضِيتْ ولو مزجت مدادًا جاريًا بدمي

فقد جمع الشاعر في هذه الصورة بين لونين: اللون الأسود، لون المداد الذي يكتب به، ولون الدماء، وهي صورة موحية تجسّد الحالة النفسية للشاعر الذي يتخيل المداد يتماهى مع الدماء.

ومن هذه الصور قوله:

كمن يخوض عُباب البحر مُطّلبًا منه اللآليء وهو الدَّهرَ- لم يَعُم!

فقد جمع الشّاعر هنا بين لونين متضادين: اللون الأسود، وهو لون الأمواج المتلاطمة، ولون اللآلىء التي يطمح إلى اصطيادها، وقد تحقق الانسجام في تشكيل الصورة في الجمع بين عنصرين من حقل دلالي واحد هو البحر.

وتعكس الصور اللونية الصراع بين الإسلام والشرك، أو بين النور والظلام، كقول الشاعر:

تنزَّلت فيه آياتُ الكتاب فلو رأيت كيف تواري حالك الظُّلُم؟

فقد عبَّر الشاعر عن آيات القرآن الكريم بالنور الذي أضاء بقوة فمحا ظلام الشرك والكفر.

وتتردد صورة (النور) بوصفها رمزًا للنبوة، كقوله:

أَشْعَةُ النورِ قد مُدَّت فلا صحفٌ تُحيط بحرًا من الآلاءِ والنِّعَم

فالشاعر يصور النبوة بأشعة النور التي غمرت الأرض وحملت الهدى والنعم للبشرية.

ونجد صورة (النور) كذلك في قوله:

أتيتَ بالرحمة العظمى فكنتَ لهم نورًا من الله يجلو حالك الظُّلم فالشرك، فالشاعر يشبه النبي ( الله على النبور الذي أرسله الله؛ ليمحو ظلام الشّرك، فكان كالنور الذي يمحو الظلام، فالنور والظلام ثنائية تعكس صراع الإيمان في مواجهة الكفر، وكانت الغلبة للنور.

والشاعر دائمًا ما يعبّر عن الكفر بالظلام، كقوله:

فدينُك الحقُّ منصورٌ وإن رغمت أنوفُ من عاش في الأوحالِ والظُّلُم فالظلام يحمل دلالة الكفر بما ينطوي عليه من سواد وتخبط وعدم رؤية، وبما يوحي به من ضيق نفسي.

وتتردد صورة اللون الأبيض في قول الشاعر:

ولو أتيتَ بغير الحق ما رُفِعتْ اليضُ في نجدٍ ولا تُمْمِ

فقد وصف الشاعر رايات الإسلام بالبياض دلالة على النقاء والصفاء والطهر.

# الصور الشميّة:

وهي الصّور المستمدة من حاسة الشّم، وترتبط في القصيدة بالعطر والعبير، كقوله:

هو النبيُّ فلا تُحصى مكارمُهُ إذا شممت عبيرَ الروضِ فابتسمِ فقد شبه الشاعر مكارم النبي ( ومآثره بالعبير الذي يُشمُّ فيأسر النفس بعطره الفواح.

ومن هذه الصور قوله:

وعانقت روضة غنَّاء عابقةً تجوبُها أممٌ تمضي إلى أُمَم

فالروضة المزهرة تفوح بعطرها، وتعبق بشذاها فتنعش الروح.

# الصور الذوقية:

وهي الصور التي تعتمد على حاسة التذوق، كقول الشاعر: سُقيًا لأيّامه اللاتي أقام كما يُحدّثُ الناسَ عن عادٍ وعن إرَم فالشاعر يدعو بالسقيا لتلك الأيام الخوالي، حين كان النبي (ريك عنه الناس بالعظات والأقاصيص الدينية.

ومن ذلك قوله:

ما بال حرفي يذوبُ اليومَ فوق فمي كما يذوبُ ندي النَّبت وهو ظَمِي فالذوبان في الفم دلالة على حاسة التذوق.

نخلص مما سبق إلى أن الصورة الفنية لعبت دورًا بارزًا في تحسيد تجربة الشاعر، وتشخيص أفكاره، فكانت الصورة وليدة خيال نشط، واستقى منابعها من البيئة الطبيعية كالبحر والرياض، ومن الأماكن المقدسة، ومن الثقافة الدينية.

وقد تنوعت صور الشاعر ما بين صور كلية وصور جزئية وصور للحواس، وأسهمت هذه الصور في رسم الصورة المثالية للنبي ( وللدعوة الإسلامية ، كما صورت الصراع بين الإيمان والكفر من خلال إيحاءات الصور اللونية .

# المبحث الرابع: أسلوبية الإيقاع

الإيقاع عنصر جوهري في الشّعر، فلا شعر من دون موسيقى، وهو "وحدة النّغم التي تتكرر على نحوٍ ما في الكلام أو في البيت، أو توالي الحركات والسّكنات على نحوٍ منتظم" (١).

ويُعرّف الإيقاع أيضًا بأنّه "تردُّد ظاهرة صوتية على مسافات زمنية متساوية أو متقابلة"(٢).

ويُعَدُّ الوزن بإطاره الخارجي جزءًا من الإيقاع؛ لأنّ الإيقاع أشمل من الوزن بوصفه بنية كاملة تتضمن قيمًا موسيقية وصوتية تنبع من تكرار وحدات موسيقية معينة، وهو ما يمنح الشعر رونقًا وجرسًا موسيقيًّا يمتع السّامع أو المتلقّي، فالشعر —كما قال إليوت " يجب أن يمنح المتعة" (٣)، وهذه المتعة تنبع من التّشكيل الجمالي والموسيقي.

والإيقاع يعد جزءًا من أسلوب الشّاعر؛ لأنّه ليس عنصرًا مستقلًا عن القصيدة، ولا ينفصل عن أية ممارسة أسلوبية، ولذلك فكل شاعر له أسلوب خاص في الإيقاع الذي لا ينبع فقط من الموسيقى الخارجية، بل يمتد فيشمل موسيقى الحشو والظواهر الصوتية الأخرى التي تمنح الإيقاع خصوصيته، ولذلك

<sup>(</sup>١) محمد غنيمي هلال، النقد الأدبي الحديث، ط ٦، دار نهضة مصر، القاهرة، ٢٠٠٥م، ص ٢٠٥٥.

<sup>(</sup>٢) محمد أحمد فتوح، الروافد المستطرفة بين جدليات الإبداع والتلقي، ط١، مطبوعات جامعة الكويت، الكويت، د.ت، ص ١١٩.

<sup>(</sup>٣) إليوت، في الشّعر والشّعراء، ترجمة: محمد جديد، ط١، دار كنعان للدراسات والنشر، دمشق، ٩٩١ م، ص ١٣.

وصف الأعشى بأنه صناجة العرب بماكان يوفره لإيقاعه الشعري من سمات فارقة تنفعل بما النفوس، وتتأثر بما القلوب.

ولكي نتعرف على خصائص أسلوبية الإيقاع في قصيدة (عفوًا إمام الهدى) نتناول العناصر الآتية:

# الإيقاع الخارجي:

وهو ما يعرف أيضًا بموسيقى الإطار الخارجي، ويشتمل على البحر الشّعري والقافية، كما أنّ الوزن عنصر أساسي في القصيدة، وقد أعلى ابن رشيق من قيمته، بل جعله " أعظم أركان حدّ الشّعر، وأولاها به خصوصية" (١).

وقد نظم الشاعر قصيدة (عفوًا إمام الهدى) في البحر البسيط وهو البحر الذي اختصت به البديعيات، وهذا يعني أنّه كان محكومًا بنظم القصيدة في هذا البحر، ووزنه:

مستفعلن فاعلن مستفعلن فاعلن مستفعلن فاعلن مستفعلن فاعلن والخرب، وقد استعمله الشاعر في صورته التامة، ولكنّه تصرف في العروض والضرب، فجاءا مخبونين على وزن (فعِلن) وهو ما يتضح منذ مطلع القصيدة، كما في قوله:

ما بال حرفي يذوبُ اليومَ فوق فمي كما يذوبُ نديّ النّبت وهو ظَمِي وتقطيعه:

<sup>(</sup>۱) ابن رشيق، العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۹۸۳م، ١٠/١.

مستفعلن فاعلن مستفعلن فعلن متفعلن فعلن مستفعلن فعلن وهذا الخبن في العروض والضرب يختصران المسافة الزمنية للتردد الإيقاعي، ويكسران رتابة أو نمطية الشكل التام في البحر.

وكثيرًا ما يعمد الشّاعر إلى إحداث زحافات في حشو الأبيات للإسراع بوتيرة الإيقاع، وهي ظاهرة مطّردة في أبيات القصيدة، ومن ذلك قوله:

فقد حدث (خبن) في التفعيلتين الأولى والثانية وفي عروض البيت، وكذلك الحال في الشطر الثاني في التفعيلتين الأولى والثانية وفي ضربه، وهذا الحذف يتماشى مع الحركة المبثوثة في البيت التي تصور ردّ فعل قريش وهي (تخرُّ راكعة) من بلاغة القرآن.

وقد تنوعت المقاطع في القصيدة، فهناك مقاطع قصيرة تدلُّ على سرعة الحركة، كقوله:

وكلُّ قافية تزورُّ نائية كمن يحاذر —ليلاً - زلَّة القَدَمِ ففي الشطر الأول نجد مثل هذه المقاطع القصيرة التي يتوازى فيها الإيقاع، كقوله:

> ككلُّ قافيةٍ مستفعلن فعلن تزورُّ نائية مستفعلن فعلن

وهناك مقاطع طويلة تعبر عن حالات النفس وانفعالاتها، كقوله: بسطت قلبي لأفكاري فما ولو مزجت مدادًا جاريًا بدمي ضِيتْ

فالمعاني تتدفق بعفوية لتصور حالة القلق النفسي التي اعترت الشاعر من هول المقام.

### القافية:

القافية هي عدة أصوات تتكرر في أواخر الأشطر أو الأبيات من القصيدة، وتكرارها هذا يكون جزءًا مهمًا من الموسيقى الشعرية (١).

<sup>(</sup>١) ينظر: إبراهيم أنيس، موسيقي الشعر، ط٦، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ١٩٨٨م، ص ١٠٠.

والقافية ليست بحرف وإنما هي -كما عرفها الخليل- من آخر حرف في البيت إلى أول ساكن يليه مع الحركة التي قبل السّاكن<sup>(١)</sup>.

وللقافية وظيفة خاصة في إحداث التطريب، وهي تتعاون مع الوزن في إثراء القصيدة بالموسيقى. وقد اتخذت قصيدة (عفوًا إمام الهدى) من حرف الميم المكسورة رويًّا لها؛ لتتّفق في ذلك مع القصائد البديعيات.

والشاعر كثيرًا ما يمهد لقوافيه، ويستدعيها على نحو يجعل السامع يتوقعها، وهو ما يعرف بالتّمكين، كقوله:

وعانقت روضة غنَّاء عابقةً تجوبُها أممٌ تمضي إلى أُمَم

فقد مهد للقافية بكلمة من جنسها بحيث يتوقع السامع اجتلابها، فقوله (تجوبها أممٌ) استدعت قوله (تمضي إلى أمم).

ومن ذلك قوله:

كل القلوب إذا ما ذُكّرت ذكرت ما كان لله من فَضلٍ ومن كَرَمِ فقد مهد للقافية (كرم) بكلمة تستدعيها وتقترن بما وهي (من فضل). ومن ذلك قوله:

ما بين مكّة صان الله حُرْمتَها وبين طيبة من عَهَدٍ ومن رَحِمِ فعبارة من (عهد) استدعت بالضرورة القافية (من رحم). وكذلك قوله:

مِن غارِ ثورٍ إلى حجرٍ إلى أُحدٍ إلى أُحدٍ إلى الصّفا فإلى زُكْنِ وملتزم

<sup>(</sup>١) ينظر: ابن منظور، لسان العرب، دار المعارف بمصر، مادة (فقأ).

فكلمة (ركن) استدعت القافية (ملتزم).

وقوله:

تنزَّلت فيه آياتُ الكتاب فلو رأيت كيف تواري حالك الظُّلَم؟ فكلمة (حالك) تستدعى كلمة (الظلم).

وقد تأتي الكلمة حاملة المعنى نفسه للكلمة التي سبقتها كقوله:

أَشْعَةُ النورِ قد مُدَّت فلا تُحيط بحرًا من الآلاءِ والنِّعَمِ

صحف ٌ

فكلمة (النّعم) تحمل المعنى نفسه لكلمة (الآلاء) السابقة لها مما يجعل القافية ضربًا من تحصيل الحاصل.

ومن أمثلة استدعاء القافية قوله:

سُفيًا لأيّامه اللاتي أقام كما يُحدّثُ الناسَ عن عادٍ وعن إرَم فكلمة (عاد) استدعت كلمة (إرم).

ومن ذلك قوله:

لسدرة المنتهى كانت نهايتُهُ وقاب قوسين عند اللَّوحِ والقَّلَمِ فكلمة (اللوح) استدعت قافية (والقلم).

والأمثلة على ذلك كثيرة حيث تمثل ظاهرة مطردة في قوافي القصيدة، وتعبر عن خصوصية أسلوبية.

وقد يتم استدعاء القافية من خلال التضاد، كقوله:

للجنّ للإنس للأجيال ما قصدتْ شريعةُ اللهِ في يُسْرٍ ولا عَدَمِ فكلمة (يُسر) استدعت الكلمة المضادة لها (عدم).

وقد تأتي القافية في صورة مشبه به في كلمة واحدة، كقول الشاعر: حتى أنختُ بأطياف المنى عيني وأرسلت العبراتِ كالدّيم فَهَمَتْ

فقد جاءت القافية (كالديم) مشبه به (للعبرات) إذ جعل الدموع تنهمر فياضة كالسحاب الممطر.

ومن ذلك قوله:

عمىٌ بصائرهم، سودٌ ضمائرهُمْ يرعون في مُنَع اللذان كالغَنَم

فقد جاءت القافية (كالغنم) مشبهًا به لمن يرعون في متع اللذات.

وثمة ظاهرة سلبية نراها في قافية القصيدة، وهي تكرار القافية في بعض الأحيان، كقوله:

تنزَّلت فيه آياتُ الكتاب فلو رأيت كيف تواري حالك الظُّلَمِ فقد ترددت القافية نفسها في قوله:

أتيتَ بالرحمة العظمى فكنتَ لهم نورًا من اللهِ يجلو حالك الظُّلَمِ **التصريع**: وهو -كما يعرفه السكاكي- ما يُتعمد فيه اتباع العروض الضرب في وزنه ورويّه (۱).

<sup>(</sup>۱) ينظر: السكاكي، مفتاح العلوم، تنقيح: نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۹۸۷م، ص ٥٢٧.

فالتصريع يتحقق في صدر البيت الأول وعجزه، ويأتي في مطالع القصائد وإن كان ليس مطّردًا، ولكن وجوده مستحب؛ لأنه يُطرب الأذن بموسيقاه المترددة في أواخر شطري البيت.

وقد جاء مطلع قصيدة (عفوًا إمام الهدى) مُصَرَّعًا، كما في قول الشاعر:

ما بالُ حرفي يذوبُ اليوم فوق فمي؟ كما يذوبُ نديُّ اكنبّت وهو ظمي وفيما عدا المطلع فإن الشاعر لم يلتزم بالتصريع في أبيات القصيدة الأخدى.

# موسيقي الحشو:

وهو نوع آخر من الموسيقى يُضاف إلى موسيقى الإطار الخارجي، "وهي تلك الموسيقى النابعة من تكرار الأصوات والألفاظ، والتقطيع الرأسي والأفقي والتوازن، أو ما يعرف بحسن التقسيم"(١).

فموسيقى الحشو عبارة عن انسجام صوتي داخلي ينبعث من التوافق والتوازن الموسيقي بين الألفاظ، وفيها تتمثل أسلوبية الإيقاع؛ لأنهًا" موسيقى خفية تنبع من اختيار الشَّاعر لكلماته، وما بينها من تلائم في الحروف والحركات، وكأن للشاعر أذنًا داخلية وراء أذنه الظاهرة تسمع كل مشكلة، وكل حرف وحركة بوضوح تام، وبهذه الموسيقى الخفية يتفاضل الشعراء" (٢).

<sup>(</sup>١) شريف سعد الجيار، شعر إبراهيم ناجي، دراسة أسلوبية بنائية (مرجع سابق)، ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) شوقي ضيف، النقد الأدبي، دار المعارف بمصر، ص ٩٧.

### حسن التقسيم:

ومن أمثلته قول الشاعر:

عميٌ بصائرهم، سودٌ ضمائرهُمْ يرعون في مُتعِ اللّذّاتِ كالغنم والتقسيم واضح في صدر البيت حيث تساوت الجملتان (عميٌ بصائرهم، سود ضمائرهم) في البناء الموسيقى، مما أحدث ثراء موسيقيًا.

وقد تتولد الموسيقي من التكوين الصوتي الناجم من تقسيم المقاطع، كقوله:

هو الأمينُ، فلا شكُّ يساورهمْ

هو الحكيم، ربيبُ المجد والكرم

فجملة (هو الأمين) تتوازى صوتيًا مع جملة (هو الحكيم) وكذلك قوله (فلا شك يساورهم) تتوازى صوتيًا مع جملة (ربيب المجد والكرم).

ونجد مثل هذا التوافق والتوازي في مواضع كثيرة في القصيدة، ومنها:

١- وكلُّ قافية // تـزورُّ نائيةً

مستفعلن فعلن مستفعلن فعلن

٢- تخونها أممٌ // تمضي إلى أُممِ

متفعلن فعلن مستفعلن فعلن

٣- وعانقت روضةً // غنّاء عابقةً

متفعلن فعلن فعلن فعلن

٤- شوقُ المحبّ إلى // لُقيا أحبته

مستفعلن فعلن مستفعلن فعلن

٥ - كلُّ القلوبِ إذا // ما ذُكّرت ذكرت

# لزوم ما لا يلزم:

لقد عدّه ابن المعتز من محاسن الكلام (١)، وعرفه الخطيب القزويني بقوله: "هو أن يجيء قبل حرف الروي وما في معناه من الفاصلة ما ليس بلازم في مذهب السجع "(٢)، ومعنى ذلك أن يلتزم الشاعر في شعره قبل حرف الروي حرفًا آخر فصاعدًا من غير تكلف، ليحدث جرسًا موسيقيًّا تطرب إليه الأذن، وتبعث على تأمل المعنى وإبداعه.

ومما يمثّل ذلك قول الشاعر:

<sup>(</sup>۱) ينظر: عبدالله بن المعتز، كتاب البديع، تحقيق: عرفان مطرجي، ط۱، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ۲۰۱۲م، ص۲۰۱۸.

<sup>(</sup>٢) الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، مرجع سابق، ص ٣٦٧.

وعانقت روضة غنّاء عابقةً بجوبها أُمَمٌ تمضي إلى أُمَم جبريل جاء به تسري نسائمه على القلوب فتحيي هامد الرّمَم قالوا حكاية كنّابٍ يُزيّنُها وسحرُ بابل منسوخاً عن الأُمم حتى دنا فإذا الجنّانُ مشرعةٌ أبوابها لذوي العرفانِ والهمِم أتيت من بعد عيسى والورى رمَمٌ فكنت كالغيث أحياها مدَ الرّمم بعثت من حَفر الأموات طائفةً لما أجابوا فكانوا قادة الأمم يجنّدون لدعواهم (أغيلمةً) قد أُحكمت منهمُ الآذانَ بالصّمم

فهذا اللون يمثل ظاهرة أسلوبية شائعة في القصيدة، إذ أكثر منه الشاعر طلبًا للجمال الموسيقي، ودلالة على تمكنه العَروضي، فالتزم الشّاعر قبل حرف الروي (الميم) حرفًا آخر من جنسه، فتجاورت الميمات، وتعانقت بشكل مطّرد على نحو يثري الإيقاع، ويجلب المتعة للمتلقّي، وقد اشتهر بهذا اللون البديعي أبو العلاء المعري، فنظم في ذلك ديوانه (لوزم ما لا يلزم).

ويتردد الصوت المتكرر بصورة ملحوظة في حروف معينة تبدو أشبه بالمفتاح الموسيقي للقصيدة، من أبرزها حرف (الميم) الذي يتردد بكثافة سواء في القافية أو في حشو البيت، وهو صوت شفوي مجهور متوسط لا هو بالشّديد ولا بالرخو<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) ينظر: إبراهيم أنيس، الأصوات اللغوية، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، د.ط، ١٩٩٠م، ص

وتتردد الأصوات ببنى المجهور والمهموس، ونلحظ غلبة الأصوات المجهورة، وكثيرًا ما تستخدم في سياق المدح والفخر، وكان ميل الشاعر لهذه الأصوات دليلًا على نزوعه نحو نبرات الصوت المرتفعة.

خلص - مما سبق - إلى أن الشاعر احتذى البناء الإيقاعي للمنظومة البديعية، فنظم قصيدته في بحر البسيط، واختار لها قافية الميم المكسورة، واجتهد في أن يضفي على قصيدته سمات خاصة، كالتنوع الإيقاعي، والتلوين الصوتي، والإكثار من الزحافات، والتوازي، والتمهيد للقوافي، بالاستدعاء، وتوافق الألفاظ، واللجوء إلى حسن التقسيم، ولزوم ما لا يلزم، وهي عناصر أسهمت في تحقيق الثراء الموسيقى في القصيدة.

#### الخاتمة

بعد التحليل الأسلوبي لقصيدة (عفوًا إمام الهدى) للشاعر محمد بن عائض القربي، والوقوف على أبرز ظواهرها الأسلوبيّة يتبيّن أنَّ قصيدة المديح النّبوي لاسيما البديعيَّات ما زال لها حضور واضح في المشهد الشّعري في المملكة العربية السعودية لما تحظى به من مكانة دينية كبيرة في نفوس الشّعراء، ولعلنا نستخلص من خلال الدراسة النتائج الآتية:

- 1) اقتربت قصيدة (عفوًا إمام الهدى) من شكل المنظومة البديعية، وذلك من خلال التزام الشاعر بالبحر البسيط والرويّ المتمثل في حرف الميم المكسورة، وفي اهتمام الشاعر بتضمين البديع، وفي توجيه موضوع القصيدة إلى المديح النّبوي.
- حدر الشاعر محمد بن عائض القريي في قصيدته عن نزعة دينية عميقة،
   وحب خالص للنبي (الله)، والتأثر الواضح بالسيرة النبوية، وقصة الإسراء والمعراج.
- عني الشاعر عناية واضحة بتوظيف الأساليب الإنشائية، وخرج بها إلى أغراض بلاغية عديدة.
- ٤) جاء الاستفهام في طليعة الأساليب الإنشائية التي عوّل عليها الشاعر، واستطاع أن يحمّله دلالات مجازية متعددة، ويعبر به عن انفعالاته، وكان يعمد إلى تكرار أدوات الاستفهام غير مرة في البيت الواحد، ويأتي به في كثير من الأحيان بعد النّداء.

- ها جاء استعمال أسلوب الأمر في المرتبة الثانية -بعد الاستفهام وكشف توظيفه عن خصوصية تمثلت في الانفتاح على النص القرآني بصفة خاصة.
- من خصوصية استعمال الشاعر للنداء أنّه أتى في صورة مركب إضافي،
   وفي تركيب مكتمل الدلالة، وقد اختص النبي ( الله على الخطاب دون غيره تقديرًا لعظمته.
- الدراسة إيثار الشاعر لتراكيب معينة، منها الاعتراض والتقديم والتأخير تحقيقًا لفكرة العدول الأسلوبية.
- كان التكرار من السمات الأسلوبيّة الّتي لها حضور واضح في القصيدة،
   وقد استعمله الشّاعر بكثرة ليؤدّي وظائف عدّة، منها إبراز المعنى وتأكيده
   وجذب انتباه المتلقّى.
- ٩) أبرزت الدراسة خاصية أسلوبية أخرى للشاعر، وهي تكثيف حضور الضمائر بأنواعها لا سيما ضمير الغائب المنفصل (هو) واتباعه بصفة من صفات النبي (ه).
- ١٠)أكثر الشّاعر من توظيف أساليب النّفي؛ ليؤكّد فكرة التّضاد بين الإيمان والكفر، ويمنح المعنى طاقة إيجابية.
- 11)أكد الإحصاء سيطرة الجمل الإسمية في مقابل الجمل الفعلية، وذلك بقصد التحقيق والثبات وتمكين المعنى وتأكيده، وكذلك تصوير أجواء الصراع في القصيدة.

- ١٢) وظَّف الشاعر كثيرًا من ألوان البديع في قصيدته مقتربًا بها من شكل المنظومة البديعية، ومثّل ذلك سمة أسلوبية خاصة للشاعر قياسًا بالشاعر المعاصر الذي لم يعد يكلف بتضمين البديع.
- 1۳) اتخذ الشاعر من تضمين البديع وسيلة لتزيين المعنى وتحسينه، ورفده بقيم جمالية، والعدول أسلوبيًا بالمعنى باستعمال الإشارة والتلويح والتعريض والتهكم والتضمين والمراجعة وحسن التعليل وغير ذلك من ألوان البديع.
- 1 ٤) توسل الشاعر بالتصوير؛ لإبراز أفكاره وتجسيدها في صور نابضة حية، وتنوعت أنماط الصورة عنده، فتوزعت بين صور كلية وصور جزئية وصور للحواس، وقد أسهمت الصورة في تحريك الأحداث وتفاعلها، وبث روح الحياة فيها.
- 10) برزت الخصائص الأسلوبية للشاعر في البنية الإيقاعية للقصيدة، ومن ذلك عناية الشاعر بموسيقاه من خلال توظيف عدة عناصر، منها حسن التقسيم والتوازي والتوافق الموسيقي بين الألفاظ والجمل، وتكرار الأصوات والإكثار من الزحافات في حشو البيت للإسراع بحركة الأحداث.
- ١٦) أكثر الشّاعر من التّمهيد لقوافيه باستدعاء ما يشاكل القافية من ألفاظ، ومثلت هذه الظاهرة سمة أسلوبية للشّاعر.

أكّد البحث أن قصيدة المديح النبوي ما زال لها حضور واضح في المشهد الشعري في المملكة العربية السعودية، وأنها تحظى بمنزلة دينية رفيعة عند الشّعراء المعاصرين.

# المصادر والمراجع:

### أولاً- المصادر:

١١. القرني (محمد بن عائض)، (د. ت) رشفات من اليم، ط١، دار الطرفين، مكة المكرمة.

### ثانياً- المراجع:

- ۲. الأثاري (شعبان الأثاري)، (۱۳۹۷هـ ۱۹۷۷م)، بديعية الأثاري ، تحقيق هلال ناجى، ط۱، بغداد، وزارة الأوقاف.
- ٣. ابن الأثير (د. ت)، المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، تحقيق أحمد الحوفي وبدوي طبانة، ط. دار نهضة مصر، القاهرة.
- ٤. إليوت (ت. س.)، (١٩٩١م) في الشعر والشعراء، ترجمة محمد جديد، ط١، دار
   كنعان للدراسات والنشر، دمشق، سوريا.
- أنيس، إبراهيم، (١٩٩٠م) الأصوات اللغوية، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة،
   د.ط.
- ٦. أنيس (إبراهيم)، (١٩٨٨) موسيقي الشعر، ط٦، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة.
- ٧. الجاحظ، عمرو بن بحر ( ١٩٨٨م) البيان والتبيين، تحقيق: عبدالسلام هارون،
   ط٧، مكتبة الخانجي، القاهرة.
- ٨. جعفر، قدامة، (د,ت) نقد الشعر، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، ط١، دار
   الكتب العلمية، بيروت.
- ٩. جمعة (حسين)، (٢٠٠٥م) جماليات الخبر والإنشاء دراسة بلاغية جمالية نقدية،
   ط١، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق سوريا.
- ۱۰. الجيار، شريف سعد، (۲۰۰۸م) شعر إبراهيم ناجي دراسة أسلوبية بنائية،
   ط۱، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر.
- 11. الحلبي، ابن فهد، (١٩٨١) حسن التوسل إلى صناعة الترسل، المطبعة الوهبية، القاهرة.

- 11. الحلي (صفي الدين)، ديوان الصفي الحلي، بط: كرم البستاني، دار صادر، بيروت، لبنان.
- 17. الحموي، ابن حجة (١٩٨٧م) خزانة الأدب وغاية الأرب، تحقيق: شعبان شعبتو، ط١، دار ومكتبة الهلال، بيروت.
- 1. الخطابي، أبو سليمان حمد بن محمد، (١٩٦٨م)، بيان إعجاز القرآن، تحقيق محمد زغلول سلام، محمد خلف الله أحمد، دار المعارف، القاهرة.
- ١٥. الخفاجي، ابن سنان (١٩٨٢م) سر الفصاحة، ط١، دار الكتب العلمية،
   بيروت.
- 17. ديتش (ديفيد (١٩٩٧م) مناهج النقد ألأدبي بين النظرية والتطبيق، ترجمة محمد يوسف نجم، دار صادر، بيروت.
- ۱۷. ابن رشيق (۱۹۸۳م) العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٨. زايد، علي عشري (١٩٩٧م) عن بناء القصيدة العربية الحديثة، ط١، دار الفصحي للطباعة والنشر، القاهرة.
- ١٩. أبو زيد، علي، (د. ت)، البديعيات في الأدب العربي نشأتها تطورها أثرها، ط. عالم الكتب، القاهرة.
- ٠٢. سانتريس، فيلي (٢٠٠٣م) نحو نظرية أسلوبية لسانية، ترجمة خالد محمود جمعة، ط. دار الفكر، دمشق- سوريا.
- ۲۱. السكاكي (۱۹۸۷م) مفتاح العلوم، قرأه وضبه نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٢٢. سلام، محمد زغلول (١٩٧١م) الأدب العربي في العصر المملوكي، ط١، دار المعارف، القاهرة.
- ۲۳. سليم، محمود رزق (۱۳۸۱هـ ۱۹۲۲م) عصر سلاطين المماليك ونتاجه العلمي والأدبي، ط۱، مكتبة الآداب، القاهرة.

- ٢٤. ضيف، شوقي، (١٩٦٢م) النقد الأدبي، دار المعارف بمصر، القاهرة.
- ۲۵. ابن عاشور ( ۱٤۳۳هـ) أصول الإنشاء والخطابة، تحقيق: ياسر بن حامد المطيري، ط۱، مكتبة دار المنهاج، الرياض.
- ٢٦. عتيق، عبد العزيز (١٤٣٠هـ) علم المعاني، ط١، دار النهضة العربية، بيروت.
- 77. العدواني، ابن أبي الإصبع، (د.ت) تحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر وبيان إعجاز القرآن، تحقيق د. حفني محمد شرف، ط. المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، مصر.
- ٢٨. عصفور، جابر (د. ت) الصورة الفنية في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، دار المعارف بمصر.
- ٢٩. العسكري، أبو هلال (١٩٨٦م) كتاب الصناعتين، تحقيق: محمد البجاوي، ومحمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، بيروت.
- . ٣٠. علام، عبد الواحد، (١٩٩٢م)، اتجاهات نقد الشعر في مصر، ط٢، مكتبة الشباب، القاهرة.
- ٣١. العلوي، يحيى بن حمزة، (١٩١٤م) كتاب الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، ط١، دار الكتب الخديوية، مصر.
- ٣٢. عياد، شكري محمد (١٩٨٨م) اللغة والإبداع، ط١، دار إنترناشيونال للطبع والنشر، القاهرة.
- ٣٣. عياد، شكري محمد (١٩٨٢م) مدخل إلى علم الأسلوب، ط١، دار العلوم للطباعة والنشر، الرياض.
- ٣٤. عيد، رجاء (٢٠١٧م) لغة الشعر، قراءة في الشعر العربي الحديث، ط١، منشأة المعارف، الإسكندرية.
- ٣٥. فتوح، محمد أحمد (د. ت) الروافد المستطرفة بين جدليات الإبداع والتلقي، ط١، مطبوعات جامعة الكويت، الكويت.

- ٣٦. فضل، صلاح (١٩٩٢م) علم الأسلوب (مبادئه وإجراءاته) مؤسسة مختار للنشر والتوزيع، القاهرة.
- ٣٧. ابن قتيبة، عبد الله بن مسلم (١٩٥٤م) تأويل مشكل القرآن، تحقيق السيد أحمد صقر، ط١، دار إحياء التراث العربي، القاهرة.
- ٣٨. القزويني، الخطيب) (د.ت) الإيضاح في علوم البلاغة، تحقيق محمد عبد المنعم خفاجي، دار الكتاب اللبناني، بيروت.
- ٣٩. القط، عبد القادر، (١٩٧٨م) الاتجاه الوجداني في الشعر العربي المعاصر، مكتبة الشباب، القاهرة.
- . ٤٠ القيرواني، ابن رشيق، (١٩٨٣م) العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، دار الكتب العلمية، بيروت.
- 13. الكفومي، أبو البقاء أيوب (١٩٩٨م) كتاب الكليات، تحقيق: عدنان درويش، ومحمد المصري، دار الرسالة، بيروت.
- 25. الهاشمي، أحمد إيراهيم (د.ت) جواهر البلاغة في البيان والمعاني والبديع، تدقيق: يوسف الصميلي، المكتبة العصرية، بيروت.
- ٤٣. وهبة، مجدي وكامل المهندس (١٩٨٤م) معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، ط٢، مكتبة لبنان، بيروت.
- ٤٤. المستعصمي، محمد بن أيدمر ( ٢٠١٥م) الدر الفريد وبيت القصيد، تحقيق:
   كامل سلمان الجبوري، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت..
- ٥٤. المسدي، عبد السلام (١٩٧٧م) الأسلوبية والأسلوب، نحو بديل ألسني في نقد الأدب، ط١، تونس.
- 23. مصلوح، سعد (١٤١٢هـ ١٩٩٢م) الأسلوب دراسة لغوية إحصائية، عالم الكتب، مصر.

- ٧٤. مطلوب، أحمد (١٩٨٠م) أساليب بلاغية (الفصاحة البلاغة المعاني) وكالة المطبوعات، الكويت.
- ٤٨. ابن المعتز، عبدالله (٢٠١٢م) كتاب البديع، تحقيق: عرفان مطرجي، ط١، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت.
- 93. ابن معصوم، ( ١٩٦٨م) أنوار الربيع في أنواع البديع، تحقيق: شاكر هادي شكر، ط١، مكتبة العرفان، العراق.
  - ٥٠. ابن منظور، (د.ت) لسان العرب، دار المعارف بمصر.
- ١٥. هارون، عبد السلام (١٩٧٩م) الأساليب الإنشائية في النحو العربي، ط٢،
   الخانجي، القاهرة.
- ٥٢. هلال، محمد غنيمي (١٩٩٧م) الأدب المقارن، دار نفضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة.
- ٥٣. هلال، محمد غنيمي، (٢٠٠٥م) النقد الأدبي الحديث، ط ٦، دار نهضة مصر، القاهرة.

#### **References:**

Awlan-al-masādir:

1 -al-Quranī (Muḥammad ibn 'Ā'iḍ), (D. t) Rashafāt min alym, Ṭl, Dār al-Ṭarafayn, Makkah al-Mukarramah.

Thānyan-al-marāji':

2-al'thāry (Shaʻbān al'thāry), (1397h-1977M), badīʻīyah al'thāry, taḥqīq Hilāl Nājī, Ṭ1, Baghdād, Wizārat al-Awqāf.

3-Ibn al-Athīr (D. t), al-mathal al-sā'ir fī adab al-Kātib wa-al-shā'ir, taḥqīq Aḥmad al-Ḥūfī wbdwy Ṭabānah, Ṭ. Dār Nahḍat Miṣr, al-Qāhirah.

4-Ilīyūt (t. S.), (1991m) fī al-shi'r wa-al-shu'arā', tarjamat Muḥammad jadīd, T1, Dār Kan'ān lil-Dirāsāt wa-al-Nashr, Dimashq, Sūriyā.

5-Anīs, Ibrāhīm, (1990m) al-aṣwāt al-lughawīyah, Maktabat al-Anjlū al-Miṣrīyah, al-Qāhirah, D. Ṭ.

6-Anīs (Ibrāhīm), (1988) Mūsīqá al-shi'r, ṭ6, Maktabat al-Anjlū al-Miṣrīyah, al-Oāhirah.

7-al-Jāḥiz, 'Amr ibn Baḥr (1988m) al-Bayān wa-al-tabyīn, taḥqīq : 'Abdussalām Hārūn, ṭ7, Maktabat al-Khānjī, al-Qāhirah.

8-Jaʻfar, Qudāmah, (D, t) Naqd al-shiʻr, taḥqīq : Muḥammad ʻAbd al-Munʻim Khafājī, Ṭ1, Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, Bayrūt.

9-Jumʻah (Ḥusayn), (2005m) Jamālīyāt al-Khubar wa-al-inshā'-dirāsah balāghīyah jamālīyah naqdīyah, Ṭ1, Manshūrāt Ittiḥād al-Kitāb al-'Arab, Dimashq-Sūriyā.

10-al-Jayyār, Sharīf Sa'd, (2008M) shi'r Ibrāhīm Nājī dirāsah uslūbīyah binā'īyah, Ṭ1, al-Hay'ah al-Miṣrīyah al-'Āmmah lil-Kitāb, Miṣr.

11-al-Ḥalabī, Ibn Fahd, (1981) Ḥasan al-tawassul ilá ṣinā'at al-tarassul, al-Maṭba'ah al-Wahbīyah, al-Qāhirah.

12-al-Ḥillī (Ṣafī al-Dīn), Dīwān al-Ṣafī al-Ḥillī, bṭ : Karam al-Bustānī, Dār Ṣādir, Bayrūt, Lubnān.

13-al-Ḥamawī, Ibn ḥujjat (1987m) Khizānat al-adab wa-ghāyat al-arab, taḥqīq : Shaʻbān shʻytw, Ṭ1, Dār wa-Maktabat al-Hilāl, Bayrūt.

14-al-Khaṭṭābī, Abū Sulaymān Ḥamad ibn Muḥammad, (1968m), bayān I'jāz al-Qur'ān, taḥqīq Muḥammad Zaghlūl Sallām, Muḥammad Khalaf Allāh Ahmad, Dār al-Ma'ārif, al-Qāhirah.

15-al-Khafājī, Ibn Sinān (1982m) Sirr al-faṣāḥah, Ṭ1, Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, Bayrūt.

- 16-dytsh (Dīfīd (1997m) Manāhij al-naqd al'dby bayna al-naẓarīyah wa-al-taṭbīq, tarjamat Muḥammad Yūsuf Najm, Dār Ṣādir, Bayrūt.
- 17-Ibn Rashīq (1983m) al-'Umdah fī Maḥāsin al-shi'r wa-ādābuh wa-naqdih, Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, Bayrūt.
- 18-Zāyid, 'Alī 'Ashrī (1997m) 'an binā' al-qaṣīdah al-'Arabīyah al-ḥadīthah, Ţ1, Dār al-fuṣḥá lil-Ṭibā'ah wa-al-Nashr, al-Qāhirah.
- 19-Abū Zayd, 'Alī, (D. t), albdy'yāt fī al-adab al-'Arabī nash'atuhā taṭawwuruhā athrhā, Ţ. 'Ālam al-Kutub, al-Qāhirah.
- 20-sāntrys, Filī (2003m) Naḥwa Naẓarīyat uslūbīyah lisānīyah, tarjamat Khālid Maḥmūd Jumʻah, Ṭ. Dār al-Fikr, dmshq-Sūriyā.
- 21-al-Sakkākī (1987m) Miftāḥ al-'Ulūm, qara'ahu wḍbh Na'īm Zarzūr, Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, Bayrūt•
- 22-Sallām, Muḥammad Zaghlūl (1971m) al-adab al-'Arabī fī al-'aṣr al-Mamlūkī, Ṭ1, Dār al-Ma'ārif, al-Qāhirah.
- 23-Salīm, Maḥmūd Rizq (1381h-1962M) 'aṣr salāṭīn al-Mamālīk wa-nitājihi al-'Ilmī wa-al-adabī, T1, Maktabat al-Ādāb, al-Qāhirah,
- 24-Dayf, Shawqī, (1962M) al-naqd al-Adabī, Dār al-Ma'ārif bi-Miṣr, al-Oāhirah.
- 25-Ibn 'Āshūr (1433h) uṣūl al-inshā' wa-al-khaṭābah, taḥqīq : Yāsir ibn Ḥāmid al-Muṭayrī, Ṭ1, Maktabat Dār al-Minhāj, al-Riyāḍ.
- 26-'Atīq, 'Abd al-'Azīz (1430h) 'ilm al-ma'ānī, Ṭl, Dār al-Nahḍah al-'Arabīyah, Bayrūt.
- 27-al-'Adwānī, Ibn Abī al-Iṣba', (D. t) taḥrīr al-Taḥbīr fī ṣinā'at al-shi'r wa-al-nathr wa-bayān I'jāz al-Qur'ān, taḥqīq D. Ḥifnī Muḥammad Sharaf, Ṭ. al-Majlis al-A'lá lil-Shu'ūn al-Islāmīyah, Miṣr.
- 28-'Uṣfūr, Jābir (D. t) al-Ṣūrah al-fannīyah fī al-Turāth al-naqdī wa-al-balāghī 'inda al-'Arab, Dār al-Ma'ārif bi-Miṣr.
- 29-al-'Askarī, Abū Hilāl (1986m) Kitāb al-ṣinā'atayn, taḥqīq : Muḥammad al-Bajāwī, wa-Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm, al-Maktabah al-'Aṣrīyah, Bayrūt.
- 30-'Allām, 'Abd al-Wāḥid, (1992m), Ittijāhāt Naqd al-shi'r fī Miṣr, ṭ2, Maktabat al-Shabāb, al-Qāhirah.
- 31-al-'Alawī, Yaḥyá ibn Ḥamzah, (1914m) Kitāb al-Ṭirāz al-mutaḍammin li-asrār al-balāghah wa-'ulūm ḥaqā'iq al-i'jāz, Ṭ1, Dār al-Kutub al-Khidīwīyah, Misr.

- 32-'Ayyād, Shukrī Muḥammad (1988m) al-lughah wa-al-ibdā', Ṭ1, Dār Intirnāshiyūnāl lil-Tab' wa-al-Nashr, al-Qāhirah.
- 33-'Ayyād, Shukrī Muḥammad (1982m) madkhal ilá 'ilm al-uslūb, Ṭ1, Dār al-'Ulūm lil-Ṭibā'ah wa-al-Nashr, al-Riyāḍ.
- 34-'Īd, Rajā' (2017m) Lughat al-shi'r, qirā'ah fī al-shi'r al-'Arabī al-ḥadīth, Ṭ1, Munsha'at al-Ma'ārif, al-Iskandarīyah.
- 35-Fattūḥ, Muḥammad Aḥmad (D. t) al-Rawāfid al-mustaṭrafah bayna jadalīyāt al-ibdā' wa-al-talaqqī, Ṭ1, Maṭbū'āt Jāmi'at al-Kuwayt, al-Kuwayt.
- 36-Faḍl, Ṣalāḥ (1992m) 'ilm al-uslūb (mabādi'ih wa-ijrā'ātuh) Mu'assasat Mukhtār lil-Nashr wa-al-Tawzī', al-Qāhirah.
- 37-Ibn Qutaybah, 'Abd Allāh ibn Muslim (1954m) Ta'wīl mushkil al-Qur'ān, taḥqīq al-Sayyid Aḥmad Ṣaqr, Ṭ1, Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, al-Qāhirah.
- 38-al-Qazwīnī, al-Khaṭīb) (D. t) al-Īḍāḥ fī 'ulūm al-balāghah, taḥqīq Muhammad 'Abd al-Mun'im Khafājī, Dār al-Kitāb al-Lubnānī, Bayrūt.
- 39-al-Qiṭṭ, 'Abd al-Qādir, (1978m) al-Ittijāh al-wijdānī fī al-shi'r al-'Arabī al-mu'āṣir, Maktabat al-Shabāb, al-qā Hirrat.
- 40-al-Qayrawānī, Ibn Rashīq, (1983m) al-'Umdah fī Maḥāsin al-shi'r waādābuh wa-naqdih, Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, Bayrūt.
- 41-alkfwmy, Abū al-Baqā' Ayyūb (1998M) Kitāb al-Kullīyāt, taḥqīq : 'Adnān Darwīsh, wa-Muhammad al-Misrī, Dār al-Risālah, Bayrūt.
- 42-al-Hāshimī, Aḥmad iyrāhym (D. t) Jawāhir al-balāghah fī al-Bayān wa-al-ma'ānī wa-al-badī', tadqīq : Yūsuf al-Ṣumaylī, al-Maktabah al-'Aṣrīyah, Bayrūt.
- 43-Wahbah, Majdī wkāml al-Muhandis (1984m) Muʻjam al-muṣṭalaḥāt al-'Arabīyah fī al-lughah wa-al-adab, t2, Maktabat Lubnān, Bayrūt.
- 44-al-Mustaʻṣimī, Muḥammad ibn Aydamur (2015m) al-Durr al-farīd wa-Bayt al-qaṣīd, taḥqīq : Kāmil Salmān al-Jubūrī, Ṭ1, Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, Bayrūt
- 45-al-Masaddī, 'Abd al-Salām (1977M) al-uslūbīyah wa-al-uslūb, Naḥwa badīl alsny fī Naqd al-adab, Ṭ1, Tūnis.
- 46-Maşlūḥ, Sa'd (1412h-1992m) al-uslūb dirāsah lughawīyah iḥṣā'īyah, 'Ālam al-Kutub, Miṣr.
- 47-Maṭlūb, Aḥmad (1980m) Asālīb balāghīyah (al-faṣāḥah al-balāghah al-maʻānī) Wakālat al-Matbūʻāt, al-Kuwayt.
- 48-Ibn al-Mu'tazz, Allāh (2012m) Kitāb al-Badī', taḥqīq : 'Irfān mṭrjy, Ṭ1, Mu'assasat al-Kutub al-Thaqāfīyah, Bayrūt $\bullet$

- 49-Ibn Maʻṣūm, (1968m) Anwār al-Rabīʻ fī anwāʻ al-Badīʻ, taḥqīq : Shākir Hādī Shukr, T1, Maktabat al-ʻIrfān, al-ʻIrāq.
- 50-Ibn manzūr, (D. t) Lisān al-'Arab, Dār al-Ma'ārif bi-Miṣr.
- 51-Hārūn, 'Abd al-Salām (1979m) al-asālīb al-inshā'īyah fī al-naḥw al-'Arabī, ṭ2, al-Khānjī, al-Qāhirah.
- 52-Hilāl, Muḥammad Ghunaymī (1997m) al-adab al-muqāran, Dār Nahḍat Miṣr lil-Ṭibā'ah wa-al-Nashr wa-al-Tawzī', al-Qāhirah.
- 53-Hilāl, Muḥammad Ghunaymī, (2005m) al-naqd al-Adabī al-ḥadīth, Ṭ 6, Dār Nahḍat Miṣr, al-Qāhirah.49-Ibn Maʻṣūm, (1968m) Anwār al-Rabīʻ fī anwāʻ al-Badīʻ, taḥqīq : Shākir Hādī Shukr, Ṭ1, Maktabat al-ʻIrfān, al-ʻIrāq.
- 50-Ibn manzūr, (D. t) Lisān al-'Arab, Dār al-Ma'ārif bi-Misr.
- 51-Hārūn, 'Abd al-Salām (1979m) al-asālīb al-inshā'īyah fī al-naḥw al-'Arabī, ṭ2, al-Khānjī, al-Qāhirah.
- 52-Hilāl, Muḥammad Ghunaymī (1997m) al-adab al-muqāran, Dār Nahḍat Miṣr lil-Ṭibā'ah wa-al-Nashr wa-al-Tawzī', al-Qāhirah•
- 53-Hilāl, Muḥammad Ghunaymī, (2005m) al-naqd al-Adabī al-ḥadīth, Ṭ 6, Dār Nahḍat Miṣr, al-Qāhirah..

# الخطاب السياسي في خُطب الملك سلمان بن عبد العزيز الخطابات الملكية بمجلس الشوري أنموذجًا دراسة تداولية

### د.محمد بن عبدالعزيز الفيصل

الأستاذ المشارك بقسم الأدب والبلاغة والنقد في كلية اللغة العربية جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

# الخطاب السياسي في خُطب الملك سلمان بن عبدالعزيز الخطابات الملكية بمجلس الشوري أنموذجًا دراسة تداولية

د. محمد بن عبد العزيز الفيصل الأستاذ المشارك بقسم الأدب والبلاغة والنقد في كلية اللغة العربية جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

تاريخ تقديم البحث: ١٤٤٤ / ١١/١٦ هـ تاريخ قبول البحث: ٢/٢٦/ ١٤٤٥ هـ

#### ملخص الدراسة:

يتناول هذا البحث خطاب الملك سلمان السياسي ملك المملكة العربية السعودية، لتكون الخطابات الملكية بمجلس الشورى خلال دوراته الثلاث في الأعوام: "٤٣٦ ه...، ١٤٤١ه... الذي المحدد الدرسة، التي سيبحثها في فلك الدرس التداولي؛ الذي يحلل الخطاب ليكشف مواطن قوته، وستتجه الدراسة فيه إلى حضور الأفعال الكلامية في خطاب خادم الحرمين الشريفين السياسي، إلى جانب البحث في مقاصد أفعال الكلام فيه، كذلك سيُمهد البحث للقارئ بحديث عن الخطاب السياسي السعودي ونشأته، إلى جانب القاء الضوء على أبعاده، وستتضمن الدراسة الإشارة إلى هموم هذا الخطاب في الدفاع عن وقضايا الوطن، وقضايا الأمتين العربية والإسلامية؛ وما سيترتب على ذلك من زيادة ارتباطه بالمتلقين و تأثيره فيهم.

الكلمات المفتاحية: التداولية، الخطاب الملكى، الخطاب السياسي، الملك سلمان.

King Salman's political speech, Royal speeches of Shura Council as a deliberative study paradigm

#### Dr. Mohammed bin Abdulaziz Alfaisal

Associate Professor of the Department of Literature and Rhetoric at the College of Arabic Language, Al Imam Mohammad Ibn Saud Islamic University.

#### Abstract:

This research investigates King Salman's, the King of Saudi Arabia, political speeches in the Shura Council during the years of 1436AH, 1441AH, and 1444AH. The research will apply discourse analysis to highlight points of strength in such speeches. It will focus on the speech acts and the terminology employed in the political speeches of his Majesty the Custodian of the Two Holy Mosques. The research starts with an introduction about the beginnings of the Saudi political discourse, its dimensions and the concerns of such a discourse when it comes to defending national issues as well as the issues of both the Arab and Islamic nations. The influence such a discourse, and such speeches, has on the recipients (listeners and viewers) will also be explored.

Keywords: King Salman, Pragmatics, Political Discourse, Royal Discourse.

#### المقدمة

لقد حقق الخطاب السياسي حضورًا فاعلاً في ميدان التفاعل اللغوي، ليسجل على صعيد التعاطي الاجتماعي علاقة وطيدة بين الحاكم والمحكوم، وهذا هو جوهر الخطاب وكُنهه، فهو يقوم على خلق بيئة تفاعلية بين المخاطِب والمخاطَب.

ويكتسب الخطاب السياسي أهميته عبر السلطة التي يمتلكها، وهذا ما يمنحه قوةً إيحائية تجعله يختلف عن أنوع الخطاب الأخرى التي تفتقد هذه القوة التي تمثل سلاحًا ذا حدين، فيمكن أن تكون داعمة له، أو عبمًا عليه، وهنا تبرز قدرة منشئ الخطاب على المواءمة بين هذه الأقطاب حتى يصل خطابه إلى مرحلة القبول لدى المتلقين الذين يختلفون وتتعدد مشاربهم وفق الثقافة التي تحيط بهم وتحكم تقاليد التلقي لديهم.

لقد ارتبط الخطاب السياسي السعودي بتأسيس المملكة العربية السعودية عام ١١٣٩هـ، مرورًا بأطوارها الثلاثة حتى نصل إلى هذا العهد الذي تباشرت فيه البلاد بتولي الملك سلمان زمام الحكم فيه، والذي اصطبغ خطابه بخصائص وأبعاد ميزته عن غيره، فكان حقيقًا بالدراسة والبحث.

يبرز خطاب الملك سلمان في عدد من المحافل، وفي كل مناسبة يظهر هذا الخطاب بخصائص تجعلنا نقف على تفاصيله، وقد اخترت في هذا البحث أن تكون مدونة الدراسة الخطاب الملكي في مجلس الشورى، لأدرس الخطاب السياسي فيها، وهذه الخطب هي جزء من خطاب الملك سلمان السياسي، وهي تتضمن أنواعًا متعددة من الخطاب ولكنني سأدرس هذا النوع من الخطاب

لأكشف مواضع القوة فيه، عبر اتخاذي للمنهج التداولي الذي يتيح لي تحديد مواضع القوة في هذا الخطاب، وإلقاء الضوء على أبعاده، ومنجزاته من خلال أفعال الكلام، وغيرها من أدوات الدرس التداولي.

ويتكون هذا البحث من: مقدمة، وتمهيد يشتمل على قسمين: الأول سأتناول فيه مفهوم ونشأة الخطاب السياسي السعودي، والثاني سأتطرق فيه إلى أبعاد الخطاب السياسي عند الملك سلمان، إلى جانب مبحثين اثنين؟ سأدرس في الأول حضور الأفعال الكلامية في خطاب الملك سلمان السياسي، والثاني سأبحث فيه مقاصد خطاب الملك سلمان السياسي، إلى جانب خاتمة وثبت للمصادر والمراجع، وآمل أن يحقق هذا البحث المأمول منه وهو دراسة جزء من أجزاء الخطاب السياسي السعودي، الذي يكشف قوة المملكة وعمق تأثيرها السياسي، وثبات موقفها، وسبب تميز الخطاب السياسي السعودي عن غيره، إلى جانب إلقاء الضوء على حلقة مهمة من حلقات خطاب الملك سلمان بن عبدالعزيز، وبيان مواضع القوة والتأثير فيه.

#### التمهيد:

# أ- الخطاب السياسي السعودي المفهوم والنشأة:

يعود عمر الخطاب السياسي السعودي إلى تأسيس الدولة السعودية عام ١٣٩٩ه، عندما أعلن الإمام محمد بن سعود -رحمه الله-، من أرض الدرعية انطلاق مسيرة التوحيد والبناء؛ فبعد تكوين الدولة نشأت معها فروعها: السياسية، والثقافية، والاقتصادية، والتنموية، وغيرها، والخطاب السياسي يرتبط ارتباطًا وثيقًا بدستور الحكم الذي يؤثر في جموع الناس الذين يسوسهم ولي الأمر من جهة، وفي الدول والقادة الذين يحيطون بالدولة السعودية من حلفاء وأعداء من جهة أخرى، وقد مر الخطاب السياسي بمراحل متعددة، وأطوار متباينة، ارتبطت بالدولة السعودية في مراحلها الثلاث: الأولى، ثم الثانية، فالثالثة متناينة، ارتبطت حكم خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز حفظه الله.

لا تبتعد لفظة السياسة عن أفهام المتلقين، الذين يدركون دلالات هذا المصطلح العميق، وأبعاده وأنساقه المباشرة وغير المباشرة، فـ"السياسة علم الدولة، والسياسة لغة القيام بشؤون الرعية، واستخدم العرب لفظ السياسة بمعنى الإرشاد والهداية"(۱)، أما دلالة هذه اللفظة على الصعيد اللغوي فلا تبتعد كثيرًا عن الدلالة التي ارتبطت بها؛ وهي الدلالة العامة التي تغشاها منذ بداية استخدام البشر لها، وتعاطيهم معها، ولبيان ذلك لا بدَّ من الوقوف على معنى هذه

<sup>(</sup>۱) الموسوعة السياسية المعاصرة، أحمد عطية الله، الطبعة الثالثة، الناشر: دار النهضة العربية، القاهرة، ١٣٨٨هـ/١٩٦٧م، ص٢٦١.

الكلمة في ميدان اللغة، و"السوسُ: الرياسةُ، يقال ساسوهم سَوسًا، وإذا رأسوه قيل: سوَّسوه وأساسوه، وساس الأمر سياسة: قام به، ورجلُ من قوم ساسة وسوّاس. وسوَّسهُ القومُ: جعلوه يسوسهم، ويقال: سُوَّسَ فلانٌ أمر بني فلان أي كلف سياستهم"(١).

لقد ساعد الارتباط الوثيق بين لفظة السياسة والبشر الذين يتعاطون معها بصورة مباشرة وغير مباشر، إلى تكوُّن دلالة ثابتة هي أقرب ما تكون إلى الدلالة الشعبية المرتبطة بالملك والرياسة، ولعل دلالة هذه الكلمة ثابتة في المفهوم العام، إلا أن طريقة تعاطي الناس معها تختلف باختلاف المرجعية الذهنية التي يمتلكها الأشخاص عن هذا المصطلح الجدلي؛ فالسياسة بحرٌ متلاطم "كثرت فيها التعريفات والاجتهادات"(٢)، وهذا الارتباط الذي يحيط بالسياسة ناتج عن طبيعة هذا المصطلح ومتعلقاته التي تختلف باختلاف المرجعية السياسية التي تدير شؤونه، وهذا مختلف تمامًا في السياسة السعودية التي أكسبت هذا المصطلح دلالة ثابتة وقوية ترتبط بمستوى عالٍ من الشفافية والعدالة والثبات على مبادئ الحق، فهو جانب آخر منها يُظهر "النشاط الاجتماعي المدعوم بالقوة المستندة إلى مفهوم ما للحق أو للعدالة لضمان الأمن الخارجي، والسلم بالقوة المستندة إلى مفهوم ما للحق أو للعدالة لضمان الأمن الخارجي، والسلم الاجتماعي الداخلي للوحدة السياسية"(٣).

(١) لسان العرب، لابن منظور، الطبعة الثالثة الناشر: دار صادر، بيروت، ١٤١٤هـ/٩٩٣م.

<sup>(</sup>٢) موسوعة السياسة، الدكتور: عبدالوهاب الكيالي، الطبعة الأولى، الناشر: المؤسسة العربية

للدراسات والنشر، لبنان، ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩هـ، (٣٦٢/٣).

<sup>(</sup>٣) موسوعة السياسة، د.عبدالوهاب الكيالي، (٣٦٣/٣).

لقد خطت السياسة السعودية منذ تأسيسها طريقًا منفردًا في سبيل تكوين صورة سياسية ارتبطت بالمفاهيم العامة التي بُنيت عليها هذه السياسة الثابتة في قيمها ومفاهيمها التي تبرز المبادئ السامية التي قامت عليها السياسة السعودية الراسخة غير المتغيرة في مبادئها، ولا يمكن فهم السياسة المخصوصة بأي بلد من البلدان إلا بالنظر في تفاصيل هذه السياسة واستيعاب مفاهيمها، ولعل من أبرز أسباب رسوخ السياسة السعودية ابتعادها عن (البراغماتية) التي تعتمد عليها سياسة بعض البلدان في إدارة شؤونها الداخلية والخارجية، لتُعرف بنمط سياسي متحول! فلا تمتلك سياسة محددة، لأنها تؤمن بالمفاهيم والقيم التي تعكسها دساتير هذه الدول، وقد يتغير ذلك باختلاف نمط السياسة التي تقوم عليها هذه البلدان.

لقد حققت السياسة السعودية رقمًا صعبًا وهو في صعود؛ ليُظهِر قيمها الثابتة غير المتحولة، في ميدان السياسة، وهو ما جعلها خليقة بالدارسة والعرض والتحليل ومن أجل بيان مواطن القوى فيها، والكشف عمّا تتضمنه من تفاصيل تُبرز هذه القيم التي تؤمن بها، ولهذا فالسياسة السعودية تحفلُ بأنماط جديدة تدفع الباحثين للنظر فيها.

وإذا كان الخطاب في معناه ودلالته على درجة من البيان والوضوح، الله أن اقترانه بالسياسة يجعله يصول ويجول داخل دهاليز الغموض، فقد يتجه في بعض مواضعه إلى الأسلوب غير المباشر في تبيان الغاية التي أنشئ من أجلها الخطاب، فهو وإن شطَّ عن الإبانة والإفصاح، إلا أنه من أبرز الوسائل التي يتخذها الخطاب السياسي في التواصل مع المتلقين وسلاحها في ذلك التأثير

والمباغتة، بل إن بعض النقاد يَعد الغموض "شرطًا في الخطاب السياسي"(١)؛ وهذا النوع من الخطاب يحتاج إلى التبصر، وإمعان النظر فيه، ولهذا نجد أن حضور الصورة الفنية فيه ظاهرٌ، وهذا ما يجعله في "وئام متدرج مستديم مع الصورة الفنية، التي هي في مجال النثر السياسي قائمة مقام الصورة الشعرية"(٢).

ولعل السؤال الأبرز الذي يتبادر إلى الأذهان عند الحديث عن الخطاب السياسي هو الفرق بينه وبين الخطابات الأخرى، ولذا "فتتفاوت أنماط الخطاب، ونظم الخطاب ما بين ثقافة وثقافة"(٣)، على الأقل في المفهوم والدلالة التي تقتضي الإبانة عمّا يتضمنه هذا الخطاب من معانٍ عميقة تكشف مغزاه ورؤيته، ولعل السمة الأبرز التي تجعله على مفترق طرق مع غيره من أنماط الخطاب الأخرى هو ما يتمتع به من سلطة تجعله مقبولاً لدى المتلقين، ولهذا عُدّ الخطاب السياسي مكاناً تمارس فيه "علاقات السلطة وتتجسد في الواقع الفعلى"(٤).

لقد اختط الخطاب السياسي السعودي خطًا جعله يختلف عن غيره من الخطابات السياسية الأخرى، وقد تأثر هذا الخطاب بالظروف السياسية

<sup>(</sup>١) الحجاج في الخطاب السياسي – الرسائل السياسية الأندلسية خلال القرن الهجري الخامس أنموذجًا، عبدالعالي قادا، الطبعة الأولى، الناشر: دار كنوز، عمّان، ١٤٣٦هه/٢٠١٥م، ص١١٩٠.

<sup>(</sup>٢) السياسة وسلطة اللغة، الأستاذ الدكتور: عبدالسلام المسدي، الطبعة الأولى، الناشر: الدار المصرية اللبنانية، ٢٠٨٨ هـ/٢٠٠٧م، ص٢٩.

<sup>(</sup>٣) اللغة والسلطة، نورمان فيركلف، ترجمة: الدكتور: محمد عناني، الطبعة الأولى، الناشر: المركز القومي للترجمة، القاهرة، ١٤٣٧هـ/٢٠ م، ص٧٤.

<sup>(</sup>٤) اللغة والسلطة، نورمان فيركلف، ص٩٦.

التي أحاطت بالدولة السعودية في أطوارها الثلاثة؛ فقد تميز بعلو قيمته وعمق تأثيره في المتلقين، وهذه سمة قد لا نجدها إلا في الخطاب السياسي السعودي، فهو يقوم على التفاعل الذي يترك أثره في المتلقين، وإلا فإنه سيكون بلا جدوى! والتفاعل مرهونٌ بقدرة المخاطِب على إقناع المتلقين وتوجيه تفكيرهم، ورهن عواطفهم، دون مصادرة حقهم فيكون تعاطفهم مبنيًا على حسابات عقلية دقيقة تكشف أثر تعاطيهم مع المخاطِب (الحاكم)(۱).

لقد حفل الخطاب السياسي السعودي بأسماء بارزة أسست لهذا الخطاب وأرست قواعده وأركانه، فعرفت بهم، وعرفوا بها، ومن أبرز خطباء الدولة السعودية: الأئمة: محمد بن سعود بن مقرن، وعبدالعزيز بن محمد، بن سعود، وسعود بن عبدالله بن محمد، وتركي بن عبدالله بن محمد، وفيصل بن تركي بن عبدالله، وعبدالرحمن بن فيصل بن تركي، والملك عبدالعزيز بن عبدالرحمن بن فيصل، وأبناؤه الملوك البررة: سعود، وفيصل، وخالد، فهد، وعبدالله –رحمهم الله جميعًا – وصولاً إلى عهد خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز الخطيب المفوه، الذي انتهت إليه مفاتيح الكلم، ولذا فقد استمدّ الخطاب السياسي السعودي في عهده الزاهر، صفاتٍ أكسبته منجزاتٍ لغوية فريدة، ولا يخفى على القارئ ما تمثله قيمة المخاطِب وأسرته في نفوس المتلقين، ولذا فإن الملك سلمان –حفظه الله – جعل للخطاب السياسي السعودي قيمة عالية منفردة، اكتسبتها من قيمة المخاطِب.

<sup>(</sup>١) انظر: لسانيات التلفظ وتداولية الخطاب، حمود الحاج ذهبية، الطبعة الثانية، الناشر: دار الأمل، الإسكندرية، ٤٣٤ هـ/٢٠١٢م، ص١٤٤،١٤٣.

# ب- أبعاد خطاب الملك سلمان السياسي:

يرتكز كل خطاب على قواعد ضمنية تؤسسه، ويعتمد عليها في بنائه وتكوينه، فهذا البناء الذي يعتمد عليه الخطاب هو طريقه للتأثير في المتلقين، وهذا ما تحمله الأبعاد التي تُكوّن تدريجيًا في أذهان المخاطبين طريقًا إلى أفهامهم، حتى تصل هذه الأبعاد إلى مرحلة الاكتمال وهذه المرتبة لا يصلها إلا النزر اليسير من أشكال الخطاب، وفي مطلعها الخطاب السياسي الذي تُمثل الأبعاد فيه أُطرًا مؤثرة إذا أحسن منشئ الخطاب صياغتها وتوجيهها بالشكل المطلوب فلا يكون تأثيرها عابرًا في نفوس المخاطبين، وهذا هو جوهر الأبعاد أوكُنهها، ولهذا فالمخاطِب مسؤولٌ عن تكوين "أشكال المعرفة الصادرة عن ذات قادرة على تأويل ما هو قائم من أحوال الذوات الفاعلة في علاقتها بمواضيع الفعل"(١).

يستوقف المتلقين خطاب الملك سلمان السياسي بما يحمله من أبعاد عميقة، تدفع من يتلقى هذا الخطاب إلى التأمل فيه، والسير خلف أبعاده، وسبر أغوار مجاميعها، ولعل ذلك مما يُعنى به الخطاب السياسي، الذي تبرز فيه هذه الأبعاد لتُكوّن محاور ثانوية يستقي منها المخاطبون ما يعزز مبتغاهم في الخطاب الذي يؤسس لمرحلة جديدة سيقبلون عليها.

<sup>(</sup>۱) معجم السرديات، إشراف: الأستاذ الدكتور: محمد القاضي – ومجموعة من المؤلفين، الطبعة الأولى، الناشرون: دار محمد علي للنشر، تونس، دار الفارايي، لبنان، مؤسسة الانتشار العربي، لبنان، دار تالة، لبنان، دار العين، لبنان، دار الملتقى، المغرب، ١٤٣١هـ/٢٠١م، ص٥٥.

يُمثل البعد السياسي نطاقًا رحبًا تتصاعد فيه بقية الأبعاد التي تتكوَّن في الخطاب، والتي تنطلق من أركانه التي يقوم عليها، ولهذا فهو مظلة بحتمع تحتها بقية الأبعاد التي يسير كُلُّ بُعدٍ منها في طريق معين، فتقع في أنفس المخاطبين، ليعمل كُلُّ واحدٍ منها عمله في عقولهم، فتمضي للتأثير فيهم، من أجل تحقيق أهداف الخطاب.

إن النماذج التي تعكس أبعاد الخطاب السياسي متنوعة في خطاب الملك سلمان السياسي، ومنها ما ورد في افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام ١٤٣٦ه، ومما جاء في خطابه:" إن سياسة المملكة الخارجية ملتزمة على الدوام بتعاليم ديننا الحنيف الداعية للمحبة والسلام، وفقًا لجملة من المبادئ، أهمها استمرار المملكة في الالتزام بالمعاهدات والاتفاقيات والمواثيق الدولية، بما في ذلك احترام مبدأ السيادة، ورفض أي محاولة للتدخل في شؤوننا الداخلية، والدفاع المتواصل عن القضايا العربية والإسلامية في المحافل الدولية بشتى الوسائل، وفي مقدمة ذلك تحقيق ما سعت وتسعى إليه المملكة دائمًا من أن يحصل الشعب الفلسطيني على حقوقه المشروعة، وإقامة دولته المستقلة، وعاصمتها القدس الشريف"(١).

يبرز في هذا الخطاب بوضوح البعد السياسي الذي يتجلى منه اهتمام الملك سلمان بسياسة المملكة الخارجية، وعلاقتها بدول العالم، إلى جانب تقيد

<sup>(</sup>١) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام ١٤٣٦ه، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، www.spa.gov.sa.

المملكة بتعاليم الدين الإسلامي، والتزامها بالمعاهدات والاتفاقيات والمواثيق الدولية، ويصحبها إعلان وإشهار واضح برفض التدخل في شؤون المملكة الداخلية بأي شكل، ولهذا لا نجد للمجاز مكانًا في الخطاب؛ فتنشط اللغة في هذا الموضع لبيان "الأنساق المعرفية التي يشتغل الذهن البشري في حدودها"(١).

يُمثل البُعد الديني البعد الأبرز في خطاب الملك سلمان السياسي، فهو الركيزة الثابتة التي تعزز حضور الخطاب، وتُكثف مبتغاه في أذهان المتلقين، وهذا البُعد في الخطاب مرتبطٌ ارتباطًا وثيقًا بتمسك خادم الحرمين الشريفين بتعاليم الإسلام، وحرصه على تطبيقها والتقيد بها، وإذا تتبعت خطاب الملك سلمان بمجلس الشورى على مدى دوراته الثلاث، فسيكون ذلك أكثر وضوحًا، وكذلك فإنَّ البُعد الديني له حضوره القوي على صعيد تأسيس الدولة السعودية منذ نشأتها، وهذا ما نجده حاضرًا في الخطاب الملكي الأول بمجلس الشورى، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام الشورى، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام هذه البلاد دعائم هذه الدولة، وحققوا وحدتما على هدي من التمسك بالشرع الحنيف واتباع سنة خير المرسلين صلى الله عليه وسلم، وخلال العقود التي تلت مرحلة التأسيس إلى عهد خادم الحرمين الشريفين الملك عبدالله بن عبدالعزيز – محلة التأسيس إلى عهد خادم الحرمين الشريفين الملك عبدالله بن عبدالعزيز – مرحلة التأسيس إلى عهد خادم الحرمين الشريفين الملك عبدالله بن عبدالعزيز – محلة التأسيس إلى عهد خادم الحرمين الشريفين الملك عبدالله بن عبدالعزيز – محلة التأسيس إلى عهد خادم الحرمين الشريفين الملك عبدالله بن عبدالعزيز – محلة التأسيس إلى عهد خادم الحرمين الشريفين الملك عبدالله بن عبدالعزيز – محلة التأسيس إلى عهد خادم الحرمين الشريفين الملك عبدالله بن عبدالعزيز – محليه الشوري الشريفين الملك عبدالله بن عبدالعزيز – محلة التأسيس إلى عهد خادم الحرمين الشريفين الملك عبدالله بن عبدالعزيز – المحرود ا

(١) مدخل إلى الدلالة الحديثة، الأستاذ الدكتور: عبدالجيد جحفة، الطبعة الأولى، الناشر: دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ١٥٠هـ/١٠٤هـ/٢٠١م، ص١٥٠.

رحمه الله - ودولتكم ولله الحمد والمنة تسير على خطى النمو والتطور بكل ثبات مع التمسك بعقيدتها الصافية، والمحافظة على أصالة هذا المجتمع وثوابته"(١).

يبرز في هذا الخطاب البعد الديني بوضوح عندما يعود المخاطِب إلى تأسيس المملكة على يد الملك عبدالعزيز –رحمه الله-، ليؤكد تمسك البلاد بهذا النهج القويم، وأنها سائرة على هذا الطريق، ليكشف لنا مدى أهمية هذا البعد وعمق تأثيره على المستوى السياسي، وهذا ما نجده أيضًا في الخطاب الملكي الثاني خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السابعة للمجلس عام عبدالعزيز بن عبدالرحمن –رحمه الله- قائم على تطبيق شرع الله والالتزام بالعقيدة الإسلامية، وعلى أسس الوحدة والتضامن والشورى، وإقامة العدل واستقلال القرار، والحفاظ على الأمن والاستقرار الذي أنعم الله به على بلادنا، ومواصلة القرار، والحفاظ على الأمن والاستقرار الذي أنعم الله به على بلادنا، ومواصلة مسيرة التنمية الشاملة، وتعزيز أواصر الصداقة والتعاون مع الدول انطلاقًا من المبادئ والغايات التي جاء بها ميثاق الأمم المتحدة"(٢).

ويتجلى من هذا الخطاب الحضور المتكرر للبعد الديني فيه، إلى جانب أبعاده الحجاجية المتمثلة في التكرار، ليُكسب الخطاب قوةً تكشف عزم

<sup>(</sup>١) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام ١٤٣٦ه، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، www.spa.gov.sa.

<sup>(</sup>٢) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السابعة للمجلس عام ١٤٤١هـ، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، www.spa.gov.sa.

المخاطِب على المضي قدمًا نحو تعزيز القيم الشرعية التي قامت عليها البلاد، ولذا فنجد هذا البعد حاضرًا أيضًا في الخطاب الملكي الثالث بمجلس الشورى، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة الثامنة للمجلس عام ٤٤٤ هم، ويظهر ذلك بوضوح في قوله: "هذه الدولة منذ تأسيسها عام ١٧٢٧م، وتوحيدها على يدي جلالة الملك عبدالعزيز -رحمه الله- منذ ما يزيد على تسعين عامًا، أرست ركائز السلم والاستقرار وتحقيق العدل، ولا يسعنا إلا أن نحمد الله عز وجل على ما أسبغ على بلادنا من نعم كثيرة، وما بلغته بين الأمم من مكانة عليا ورفيعة نفتخر بها جميعا قيادةً وشعبًا.

سجّل لنا التاريخ الحديث أعظم وأنجح وحدة جمعت الشتات، وأرست الأمن والاستقرار، ووجهت المقاصد إلى بناء دولة عصرية دستورها كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، أساسها المواطن، وعمادها التنمية، وهدفها الازدهار، وصناعة مستقبل أفضل للوطن وأبنائه وبناته"(١).

لا يخفى في هذا الخطاب مدى عمق البعد الديني في تعزيز قوة الخطاب السياسي، وإمعان أثره في نفوس المتلقين، وهذا ما أدركه الملك سلمان، وهذا البعد هو أحد مواضع القوة والنفاذ في الخطاب، ولهذه القيمة العالية مكانٌ كبيرٌ في نفوس المتلقين "لأن الاحتجاج بما أو الرغبة في الإقناع بما يفترض أنْ يكون

(١) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة الثامنة لمجلس الشورى عام ١٤٤٤هـ، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، www.spa.gov.sa.

المتخاطبون مقتنعين بأنها حجج من الوقائع أو من الحقائق"(١)، فالقيمة التي تبرز في البعد الديني هي قيمة عالية، تحقق أسمى درجات الحجاج، وأبعد معانيه، وهذا البعد الديني في الخطاب هو قاعدة ثابتة يستمد منها الحكم السعودي قوته وثباته.

عند الحديث عن الأبعاد في خطاب الملك سلمان السياسي، لا يمكن أن نُغفل البعد الاجتماعي فيه، فهو يخلق الرابط القوي بين المخاطب والمخاطبين، وهو الذي يكشف مقدار الثقة بينهم، وهذا ما يفسر قبول الخطاب بعيدًا عن السلطة التي يملكها المخاطِب والتي لا يخفى تأثيرها في المتلقين، ويُظهِر ذلك في خطابه اهتمامه بالمواطنين، ومن ذلك الخطاب الملكي خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام ٢٣٦ه، الذي يقول فيه: " إن كل مواطن في بلادنا وكل جزء من أجزاء وطننا الغالي هو محل اهتمامي ورعايتي "(٢)، ولعل هذا البعد الاجتماعي ملازم الحضور في خطاب الملك سلمان، ولهذا نجده يحضر أيضًا في الخطاب الملكي خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة الثامنة لمجلس الشورى عام ٤٤٤ هم، وقد تجلى ذلك في قوله: "وفرت دولتكم الممكنات التي تعزز الكرامة للمواطن وتعمل على

<sup>(</sup>۱) التواصل الأدبي من التداولية إلى الإدراكية، الأستاذ الدكتور: صالح بن الهادي رمضان، الطبعة الأولى، الناشر: النادي الأدبي، الرياض – المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، بيروت، ١٤٣٦هـ/ ٢٠١٥م، ص ٨٠٠.

<sup>(</sup>٢) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام ١٤٣٦ه، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، www.spa.gov.sa.

تحقيق أقصى المنافع له، وتصون حياته وتحفظ له سبل العيش الكريم، وتهيئة الحماية والرعاية الاجتماعية، ودعم أنظمة التطوير والاستقرار الاجتماعي له"(١)، وهذا الخطاب يكشف عمق العلاقة بين المخاطِب والمخاطبين، ومدى حرص الملك سلمان على أبناء رعيته ورعايته لشؤونهم في مختلف المقامات، وهذا ما يعزز حضور البعد الاجتماعي في خطاب الملك سلمان السياسي، هذا بالخصوص، أما في العموم فهو "أحد أبرز أنشطة الفكر وأدوات الاندماج الاجتماعي"(١).

<sup>(</sup>١) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة الثامنة لمجلس الشورى عام ١٤٤٤هم، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، www.spa.gov.sa.

<sup>(</sup>٢) بحث: تحولات السرد العربي من التذكيري الاعتباري إلى العجائبي، الأستاذ الدكتور: إبراهيم صحراوي، ضمن كتاب: التشكّل والمعنى في الخطاب السردي، تحرير: أحمد صيرة، الأستاذ الدكتور: معجب العدواني، الطبعة الأولى، الناشر: وحدة السرديات بجامعة الملك سعود بالرياض، مؤسسة الانتشار العربي، ١٤٣٤هـ/٢٠١٩م، ص٠٠١.

المبحث الأول: حضور الأفعال الكلامية في خطاب الملك سلمان السياسى:

يتكون الخطاب من بنيات متعددة تُمثل كل واحدة منها لبنة في بناء الخطاب؛ الذي يظهر بصورة مكتملة بهية إلى المتلقين، إلا أن خلف هذا الكمال مراحل يبني عبرها الخطاب نفسه، حتى يصل إلى هذه الدرجة التي يقع فيها على أسماع المتلقين ويلامس عقولهم، وتبرز في الخطاب السياسي هذه التفاصيل لأنها تكشف قدرة الخطاب في ميدان الإنجازية.

إن الأفعال الكلامية (Speech Acts) بما تحمله من مكونات لغوية متعددة تُمثل مكانًا مُهمًا في ساحة الدرس التداولي، لما لها من قيمة معرفية مؤثرة في هذا الميدان الواسع، فهي تلقي الضوء على ما يملكه الخطاب من قدرة إنجازية وما يبنى عليها من تأثير.

تصنف الأفعال الكلامية أنها عصب الدراسات التداولية، لأنها تتضمن الأفعال التي يضمها القول ويبنى عليها، وهذا ما دفع (أوستين) مؤسس نظرية الأفعال الكلامية للتساؤل: "كيف نستعمل اللغة؟ أو ما الذي ننجزه في حال قولنا لشيء ما؟"(١)؛ وبهذا لا يمكن النظر إلى القول على أنه أجزاءٌ متعددة إلا في عملية التحليل الفني الذي نرصد من خلالها التفاصيل الكيفية التي أدت إلى مثل هذا التمام في القول، وهذا هو الجوهر الذي يدفعنا إلى البحث والنظر في هذه التقانة التي تتنوع صورها وفق أهداف منشئ القول التي قد لا تتكشف

<sup>(</sup>١) نظرية أفعال الكلام العامة - كيف ننجز الأشياء بالكلام، أوستين، ترجمة: عبدالقادر قينيني، الناشر: أفريقيا الشرق، ١٤١١هـ/١٩٩١م، ص١٤٤.

للمتلقين مقاصده من هذا القول إلا بعد إعادة النظر ورصد البواعث التي تقف خلف الكلام، وهذه نقطة مهمة توسع نطاق الفهم الذي يحيط بالقول ويضبط أبعاده وهذه إحدى المنطلقات المؤثرة في الخطاب فالكي يحقق الخطاب فعالية يعتمد المخاطِب عناصر تجعله يتوجه إلى التلميح أي يقول ما يرغب فيه دون أن يصرح بذلك"(١).

تشغل التوجيهيات، حيزًا من الخطاب ضمن مساحة الطاقة الإنجازية في أفعال الكلام، وتبرز بصورة كبيرة في الخطاب السياسي كونها تحمل محزونًا معرفيًا كبيرًا يعكس القيمة العالية التي يحملها هذا النوع من الخطاب، والتوجيهيات تشتمل على الهدف المتضمن للقول، و"هو أن المتكلم يسعى إلى أن يجعل المخاطب يقوم بشيء ما، واتجاه المطابقة من العالم إلى الكلمات، والموقف الموافق لشرط النزاهة هو الرغبة، والمحتوى القضوي وهو أن المخاطب يجب أن يفعل شيئًا ما، والبنية التركيبية العميقة"(٢).

حفلت خُطب الملك سلمان بن عبدالعزيز في مجلس الشورى بالكثير من التوجيهيات، ومن نماذج ذلك الخطاب الذي ألقاه خادم الحرمين الشريفين، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام ١٤٣٦ه، حيث قال: "لقد أكدت على جميع المسؤولين وبخاصة مجلس الشؤون السياسية والأمنية ومجلس الشؤون الاقتصادية والتنمية، بمضاعفة الجهود للتيسير على

(١) لسانية التلفظ وتداولية الخطاب، حمود الحاد ذهبية، ص١٩٤.

<sup>(</sup>٢) القاموس الموسوعي للتداولية، جاك موشلر - أن ريبول، ترجمة: مجموعة من الأساتذة والباحثين المشراف عز الدين المجدوب، مراجعة: خالد ميلاد، الطبعة الأولى، الناشر: وزارة الثقافة والمحافظة على التراث - دار سيناترا، - ١٤٣١ هـ - ٢٠١٥، ص ٧٦.

المواطنين، والعمل على توفير سبل الحياة الكريمة لهم، وهو أقل الواجب المنتظر منهم، ولن نقبل أي تهاون في ذلك، وفي هذا الصدد أخاطب الوزراء والمسؤولين في مواقعهم كافة أننا جميعًا في خدمة المواطن الذي هو محور اهتمامنا، وقد وجهنا بمراجعة أنظمة الأجهزة الرقابية بما يكفل تعزيز اختصاصاتها والارتقاء بأدائها لمهامها ومسؤولياتها، ويسهم في القضاء على الفساد ويحفظ المال العام ويضمن محاسبة المقصرين "(١).

تفرض التوجيهيات على المتلقين استقبال ما يتضمنه الخطاب من أفعال الكلام التي تجعل المخاطبين يذعنون لما جاء فيه، وهذه السمة في التوجيهيات تجمع المخاطبين داخل خيار واحد وهو القبول بما جاء في هذا الخطاب، إلا أن ذلك يختلف في هذا النمط من الخطاب، فالمتلقون لا يستقبلون ما جاء في الخطاب بالقبول لقيمة المخاطِب الكبيرة في نفوسهم، بل بسبب القوة التي يتضمنها هذا النوع من الخطاب، وهذا ما جعل المتلقين يقرّون بما جاء فيه بل ويحتفون بمضامينه، وهذا ما يدفعه لتحقيق هدفه الرئيس، بسبب قوة الخطاب السياسي، وعمق تأثيره في هذا الميدان بما يملكه من نفوذ توجيهي في أفعاله.

يُكوّن الخطاب الخطاب السياسي الحلقة الأقوى في سلسلة الخطاب التداولي الذي يعتمد في مضمونه على قوة التأثير التي تملكها أفعاله التوجيهية؟

<sup>(</sup>١) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام ١٤٣٦ه، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، 
WWW.spa.gov.sa.

فالدلالة التي يعتمد عليها الخطاب في النص السابق دلالة متأججة تشحذ الخطاب وتزيد من قوة تأثيره في المتلقين، وهذا هو جوهره الذي يعتمد على توجيه المتلقين إلى نطاق محدد يتم عبره إيصال رسائل معينة إليهم، ولهذا فمن أبرز أهداف الخطاب السياسي "التأثير في سياقات التواصل السياسي"(۱)، فيكون المتلقون على أتم الاستعداد لاستقبال هذا الخطاب وفهم معانيه ومقاصده بالشكل الصحيح.

لقد حقق خطاب الملك سلمان في مضمونه الأهداف العميقة التي يسعى الخطاب السياسي إلى تحقيقها، وهي الأصل في بنيته التي يعتمد عليها ولعل الخطاب الملكي خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام ٢٣٦ هـ، والذي أوردت منه المثال السابق، الذي تضمن أفعالا توجيهية تحوي أمرًا مباشرًا من ولي الأمر وتوجيهًا للمسؤولين في الدولة بمختلف مستوياتهم ومراتبهم بخدمة المواطنين، ليخص بالذكر المسؤولين في المجالس المختصة: السياسية والأمنية والاقتصادية، أن يحرصوا على تطبيق الأنظمة، وأن تُذلل كل الصعوبات التي قد تواجه المواطنين في أي مجال، فيقول: "لقد أكدت على جميع المسؤولين "(٢)، ويظهر من الفعل الكلامي هنا القوة التأثيرية الكبيرة التي تترك أثرها في المتلقي، وهذا الفعل يقطع الشك باليقين وإن كان في ظاهره التي تترك أثرها في المتلقي، وهذا الفعل يقطع الشك باليقين وإن كان في ظاهره

. .

<sup>(</sup>١) تحليل الخطاب السياسي: البلاغة، السلطة، المقاومة، الدكتور: عماد عبداللطيف، الطبعة الأولى، الناشر: دار كنوز المعرفة، الأردن، ٢٠٢٠م، ص١٧.

<sup>(</sup>٢) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام ١٤٣٦ه، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، WWW.spa.gov.sa.

يحمل توجيهًا صريحًا للمسؤولين، إلا أنه يتضمن أيضًا رسالة إلى عموم الموظفين الذين يعملون في كل قطاعات الدولة أن يكون الالتزام بالتعليمات والتقيد بها ديد هم في عملهم، وأنه لن يكون هناك أي تماون أو تراجع في تطبيق النظام أو محاسبة المسؤولين عن الأخطاء إن وجدت، ويتضح أن الفعل الكلامي هنا "أكدت"، ملازم لفاعله وهو ولى الأمر الذي أعطى هذا الفعل التوجيهي الحازم، وهذا ما يبعد أي تأويل قد يفهم منه أيٌّ شيء يبعد النص عن سياقه العام، وعن الأهداف الرئيسة التي أنشأ المخاطِب خطابه من أجلها، وهذا يتضمن وضوحًا يجعل المتلقين على درجة من الاستعداد لتلقى الأفعال التوجيهية في نطاق سياقي مقنن، وقد استوقفني في الفعل التوجيهي السابق محوران مهمّان، الأول: توجيه المسؤولين والموظفين بصورة مباشرة للتقيد بالأنظمة والتعليمات المنصوص عليها نظامًا، والثاني: الالتزام بتسهيل شؤون المواطنين وخدمتهم والتأكيد بالتيسير عليهم، وهذا يجعلنا نستشعر دقة المخاطِب في توجيه كلامه للمتلقين، وإدراكه لأبعاد الخطاب السياسي الذي يوازن بين الأمر وتنفيذه؛ ليُظهر ذلك جوهر السياسة السعودية التي يقوم عليها الوطن، وهذا التوازن في الطرح هو الذي يكسبها القبول لدى المتلقين.

في كل أجزاء الخطاب السياسي حلقات تعزز حضوره، وتكثف مبتغاه، حيث يفعّل هذا الخطاب أعلى درجات التأثير في المخاطبين، وهذا ما يتحقق في الوعديات؛ التي تكشف "الهدف المتضمن في القول للوعديات هو إلزام المتكلم بتحقيق عمل ما (أو أكثر)، واتجاه المطابقة من العالم إلى الكلمات،

ويتعلق شرط النزاهة بالقصد، والمحتوى القضوي هو أن المتكلم سيقوم بشيء ما"(١).

إن من أبرز التحديات التي تواجه الخطاب السياسي هي الوعود التي تجعل المخاطِب على درجة من الاستعداد والتأهب لإنجازها، وتحقيق ما يرد فيها، ولعل ذلك من أكثر الاختبارات التي تواجه الخطاب السياسي، ولهذا لا يتجاوزها إلا القلة من أرباب هذا الخطاب، وهذا ما يدفع كثيرًا من متلقيه إلى عدم الثقة به، فلا يركنون لما يرد فيه؛ خصوصًا هذا الجانب الذي يمثل المحك للمخاطِب، ولهذا ظهر التباين الكبير الذي جعلنا نُمعِن في هذه الحلقة من الخطاب السياسي التي تكشف مدى قدرة هذه الجزئية فيه على كشف كذب بعض الخطاب السياسية في الدول الغربية خصوصًا الوقت الذي تعقد فيه الانتخابات في هذه الدول، وهذا المحك المهم هو ما يكشف مدى صدق هذا الخطاب من عدمه.

لقد برز في خطاب الملك سلمان السياسي الوضوح والشفافية الكبيرة التي يُظهِرها خطابه السياسي، الذي ألقاه في أثناء افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السابعة للمجلس عام ١٤٤١هـ، الذي يقول فيه: "وأن من جملة ما أنجزته حكومة المملكة العربية السعودية في خدمة ورعاية الحرمين الشريفين وضيوف الرحمن توسعة الحرمين الشريفين وتطوير المشاعر المقدسة في مشاريع تعتبر الأضخم في التاريخ، ومن أجل التيسير على ضيوف الرحمن وتقديم المزيد

<sup>(</sup>١) القاموس الموسوعي للتداولية، جاك موشلر - أن ريبول، -70.

من الخدمات والتسهيلات لملايين الحجاج والمعتمرين فقد تمت إعادة هيكلة تأشيرات الزيارة والحج وإلغاء رسوم تكرار العمرة.

ستظل مكانة المملكة الرائدة في العالمين العربي والإسلامي وموقفها الراسخ من دعم مسيرة العمل العربي والإسلامي المشترك مرتكزا أساسيًا في سياستها الخارجية"(١).

يُدرك من يقرأ خطاب الملك سلمان بن عبدالعزيز مدى صدق وعوده، فخطابه السياسي ينفرد بكونه يسير في طريق محدد ليقصد عبره الوصول إلى أهداف معينة، فقيد النزاهة في هذا الخطاب يتصل اتصالاً مباشرًا بالقصد، وفي هذا الفعل الكلامي تكون حرية المخاطب كبيرة في اختيار الوعد المناسب؛ ولهذا سلك الطريق الأكثر وضوحًا لأنه يوصل أهدافه بصورة مباشرة إلى أذهان المخاطبين، فإلى جانب الحقائق التي يرصدها خطابه والتي تكشف مقدار الصدق فيه، هو أيضًا يراعي أن يكون هذا الخطاب دقيقًا من ناحية الإيفاء بالعهود، وتحقيق أعلى درجات الصدق في ذلك، ولهذا ترك المخاطب عجالاً للمتلقين يمكنهم من استيعاب هذا الخطاب وفهم محتواه وتمييزه، ولهذا يجب أن نفرق بين الوعد الذي يقصده المخاطب والوعد الذي لا يقصده خصوصًا في الخطاب السياسي الذي تتنوع مقاصده وتتغير باختلاف الأحوال المحيطة به، ولعل الخطاب السياسي الغربي من أبرز النماذج التي تدل على ذلك، كذلك

<sup>(</sup>١) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالة من الدورة السابعة للمجلس عام ١٤٤١هـ، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، WWW.spa.gov.sa.

فإنَّ الملك سلمان حرص على رصد ردة فعل المخاطبين عند إلقاء خطابه، ولذا اختار أن يكون خطابه أسفل قبة الشورى بحضور نخبة المجتمع السعودي وهم أعضاء مجلس الشورى من الذكور والإناث الذين يمثلون أطياف المجتمع وأفراده؛ ولذا فرصد الانفعالات مهم جدًا لقياس مدى عمق التأثير في المخاطبين، و"في الحياة الإنسانية توجد كثير من المواقف يصبح فيها الشعور ببعض الانفعالات (إن جاز التعبير)، أو الرغبة أو اتخاذ موقف معين، مبنيًّا على مراعاة الاتفاق والتواضع عند كل استجابة ملائمة، أو رد فعل مناسب في جميع الظروف والأوضاع، ويدخل في هذه الاستجابة إنجاز الفاعل لفعل ما"(۱).

يؤكد هذا الخطاب الذي وجهه الملك سلمان في مجلس الشورى، للحضور من أعضاء المجلس، وللمواطنين، ولعموم المسلمين في مختلف أصقاع العالم، صدق وعوده، فقد بين فيه مستوى الخدمات في الحرمين الشريفين، والمراحل التي سيقبلان عليها مستقبلاً، وهي ما شهدناها في السنوات التي تلت هذا الخطاب، ومن ذلك إعادة هيكلة تأشيرات الزيارة والحج وإلغاء رسوم تكرار العمرة، إلى جانب زيادة أعداد الحجاج والمعتمرين، وتحسين جودة الخدمات لهم، ليقرن -حفظه الله- ذلك بريادة المملكة العربية السعودية في ميدان خدمة الإسلام والمسلمين في مختلف القضايا، واختار أن يكون موضوع خدمة الحرمين الشريفين، والحجاج والمعتمرين هما القاعدة التي ينطلق منها إلى هذا الموضوع الأعم والأشمل وهو ريادة خدمة المملكة للإسلام والمسلمين، وأنها ستكون على هذا النهج وستزيد فيه إن شاء الله.

<sup>(</sup>١) نظرية أفعال الكلام العامة - كيف ننجز الأشياء بالكلام، أوستين، ص٩٥.

لقد برزت في خطاب الملك سلمان لغة لينة تجعل المخاطبين في حالة من الراحة عند تعاطيهم معه، ولذا كانت الألفاظ المستخدمة في ذلك تدعم هذا التوجه وتعزز الهدف الذي أنشأ من أجله المخاطِب خطابه، وقد ظهر ذلك واضحًا في الكلمات: "رعاية، دعم، تطوير، توسعة"(١).

تمارس الإيقاعيات مُهمّة مؤثرة في الخطاب السياسي، وتكتسب أهميتها في الخطاب عبر مطابقة محتواها القضوي للواقع، "لأنما تتميز بأنما تحدث عن صدق محتواها القضوي" (٢)، وهو ما يبنى عليه تغيير في بيئة الخطاب الخارجية، وهذا يمثل جوهر الخطاب السياسي؛ الذي يسعى إلى تغيير الواقع الذي يعيش فيه، ولهذا فالمخاطبون ينتظرون ما سيبنى على هذا الخطاب من تغيير يلبي تطلعاتهم التي يريدون الحصول عليها؛ لهذا فالشعب هو المعيار الحقيقي لقياس مدى تحقق ما جاء في الخطاب السياسي؛ ومن ذلك الخطاب الملكي أثناء افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة الثامنة لمجلس الشورى عام ٤٤٤ هم، وجاء فيه: "وتماشيًا مع خطط رفع الطاقة الاستيعابية لاستضافة ٣٠ مليون معتمر بحلول عام ٢٠٣٠، تم إطلاق أعمال البنية التحتية والمخطط العام معتمر بحلول عام ٢٠٣٠، تم إطلاق أعمال البنية التحتية والمخطط العام على استكمال التوسعة السعودية الثالثة في المسجد الحرام، إضافة إلى عديد من المشروعات التي تمدف إلى الارتقاء بمستوى الخدمات المقدمة لضيوف من المشروعات التي تمدف إلى الارتقاء بمستوى الخدمات المقدمة لضيوف

<sup>(</sup>١) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السابعة للمجلس عام ١٤٤١هـ، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، www.spa.gov.sa.

<sup>(</sup>٢) القاموس الموسوعي للتداولية، جاك موشلر – أن ريبول، ص٧٦.

الرحمن، وسنبذل كل ما في وسعنا لمواصلة الجهود -بإذن الله- من أجل استمرار توفير سبل الراحة والتيسير لقاصدي الحرمين الشريفين وفق أعلى المعايير العالمية"(١).

يعكس هذا الخطاب عمق الصلة بين المخاطِب والمخاطبين، فهو العارف بحاجات الوطن، والمواطنين والمقيمين، عبر عمله الذي امتد أكثر من خمسين عامًا أميرًا لمنطقة الرياض، الأمر الذي عكسه هذا الخطاب الذي بيّن متابعته الدقيقة للمشاريع، وتطورها يأتي في مقدمتها رفع الطاقة الاستيعابية للمعتمرين إلى ثلاثين مليون معتمر بحلول عام ٢٠٣٠م، إلى جانب إطلاق مشروع رؤى المدينة المنورة، والعمل على استكمال التوسعة السعودية الثالثة بالحرم المكي الشريف، وهذه المشروعات بعضها على وشك الاكتمال، وهذا يكشف قوة الدلالة المرتبطة بالأفعال الواردة في الخطاب منها: "إطلاق، الارتقاء، سنبذل، مواصلة، توفير، التيسير"(٢)، التي تكشف عمق الروابط بين المخاطِب والمخاطبين، الذين يثقون بمضمون هذا الخطاب الذي عكسه الواقع المعاش، كما أن الحاجة إلى إعلان هذه المواقف كبير خصوصًا في هذا التوقيت السياسي.

<sup>(</sup>١) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة الثامنة لمجلس الشورى عام ١٤٤٤هم، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، www.spa.gov.sa.

<sup>(</sup>٢) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة الثامنة لمجلس الشورى عام ٤٤٤ هـ، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، www.spa.gov.sa.

لقد حضرت الإيقاعيات في مرحلة سياسية مهمة جدًا وهي بداية تولي الملك سلمان مقاليد الحكم، والتي حرص فيها على بناء خطاب سياسي متوازن وثابت؛ يكشف عمّا ستتضمنه المرحلة المقبلة في البلاد التي يحكمها، والتي تتعلق بها مشاعر المسلمين جميعًا في كل أنحاء العالم، وبلا شك أن الحرمين الشريفين لهما رمزية كبيرة جدًا في نفوس المسلمين والاهتمام بها هو ديدن حكام هذه البلاد منذ عهد المؤسس الملك عبدالعزيز بن عبدالرحمن آل سعود —طيب الله ثراه—، وحتى هذا العهد الزاهر الزاخر، والرمزية الكبيرة التي تعكسها تملك دلالات مؤثرة وعميقة، فالحرمان الشريفان يعكسان الاهتمام بقضايا الإسلام والمسلمين، فقضايا المسلمين تمثل أولوية لدى المخاطِب، فالعالم الخارجي يمر بتحولات كبيرة، واضطرابات متجددة، فكان لزامًا على المخاطِب أن يُحدث تغييرًا في العالم الخارجي للخطاب، مما يعزز من حضور المملكة على الصعيد السياسي، ويؤكد على القضايا الكبرى التي تبنتها المملكة منذ تأسيسها وحتى اليوم.

ثُمثل التعبيريات مسارًا فعّالاً في ميدان أفعال الكلام؛ فهي بما لديها من طاقة إنجازية كبيرة تصل إلى هذه المرتبة التي عرفت بها، ولهذا فالهدف المتضمن في القول في التعبيريات هو التعبير عن الحالة النفسية التي يخصصها شرط النزاهة بالنسبة إلى حالة الأشياء التي يخصصها المحتوى القضوي، وتخلو التعبيريات من اتجاه مطابقة وصدق القضية المعبّر عنها"(١).

<sup>(</sup>١) القاموس الموسوعي للتداولية، جاك موشلر - أن ريبول، -70.

يؤسس الفعل الكلامي الواقعية فيما اتجه إليه إلا أنه قد يتجاوزها ليصل إلى حدودٍ أبعد منها، وهذا ليس له علاقة بالصدق أو خلافه، أو حتى وقوعه في نطاق الارتياب وهذا غير صحيح، فالاتجاه في هذا الميدان هو في خروج الفعل الكلامي عن الواقعية وهذه أداة من الأدوات التي يملكها المخاطِب عند توجيهه لأفعال الكلام وضبط أبعادها، فهو يرى أبعد مما يرى المخاطبون، وفي ذلك رفع لطاقة الخطاب، وشحذٌ لهمّته حتى يصل إلى مبتغاه في نفوس المتلقين، فيطرد عنهم الريبة التي قد تتسلل إلى نفوسهم، بسبب اختلاف قدراتهم على فهم الخطاب واستيعاب أبعاده.

برزت التعبيريات كإحدى المكونات المؤثرة في خطاب الملك سلمان بن عبدالعزيز، عند توليه الملك، فهو قريب من الناس، وله مكانة كبيرة في نفوسهم منذ أن كان أميرًا لمنطقة الرياض قرابة نصف قرن، إلا أن المرحلة التي أقبل عليها تختلف عن المرحلة السابقة، ولهذا نرى الاختلاف في خطابه من جانبي الطرح والمعالجة، فهذه مرحلة الملك وهي تختلف عن مرحلة الإمارة، وهذا ما يحقق غاية التعبيريات التي تتطلب اتساقًا بين المخاطِب والمخاطبين، وهذا ما يكشفه خطابه الأول في مجلس الشورى، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام ٢٣٦ ه، وثما جاء فيه: "إن كل مواطن في بلادنا وكل جزء من أجزاء وطننا الغالي هو محل اهتمامي ورعايتي، فلا فرق بين مواطن وآخر، ولا بين منطقة وأخرى، وأتطلع إلى إسهام الجميع في خدمة الوطن، ولقد وجهت سمو وزير الداخلية بالتأكيد على أمراء المناطق باستقبال

المواطنين والاستماع لهم ورفع ما قد يبدونه من أفكار ومقترحات تخدم الوطن والمواطن، وتوفر أسباب الراحة لهم.

ونؤكد حرصنا على التصدي لأسباب الاختلاف ودواعي الفرقة، والقضاء على كل ما من شأنه تصنيف المجتمع بما يضر بالوحدة الوطنية، فأبناء الوطن متساوون في الحقوق والواجبات "(١).

يعكس هذا الخطاب قرب الملك سلمان من المخاطبين، صحيح أن الخطاب موجه لأعضاء مجلس الشورى الذين اجتمعوا من أجل الاستماع لمضمونه، إلا أن المعني به هم عموم الناس في مختلف أرجاء المملكة، ويبرز ذلك افتتاحه بأداة التوكيد "إن" التي تكشف قيمة كل مواطن لدى المخاطِب، ومنزلة ومقام المواطنين عنده، وعمق الصلة والروابط بين الحاكم والمحكوم، وليس هذا فحسب بل يزيد في ذلك بذكر الأماكن التي يعيشون فيها، ويعزز ذلك بالأفعال التي تُبين المحبة بين المخاطِب والمخاطبين، ويتجلى ذلك في قوله: "إن كل مواطن.. محل اهتمامي ورعايتي"(٢)، إن المحبة والتقدير والثقة بين المخاطِب والمخاطبين، هي غاية ما يبلغه الخطاب السياسي ووسيلته في ذلك هي التعبيريات، التي تظهر بوضوح في هذا الخطاب فالثقة الكبيرة بين الملك وشعبه التعبيريات، التي تظهر بوضوح في هذا الخطاب فالثقة الكبيرة بين الملك وشعبه

<sup>(</sup>١) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام ١٤٣٦ه، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، www.spa.gov.sa.

<sup>(</sup>٢) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام ١٤٣٦ه، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، www.spa.gov.sa.

جعلت المتلقين يشعرون بحالة من الرضا النفسي لمضمونه ومِن ثُمَّ تصديقه بسبب مشاعر المحبة للمخاطِب، فهم ينفذون أوامره لا لسلطته بل بسبب الروابط الكبيرة التي تربطهم به وهذا هو الهدف الرئيس من الخطاب وهو التأثير في المخاطبين، وأن يكون هذا التأثير إيجابيًا ومنبعه الارتياح للمخاطِب وخطابه، والذي يعزز هدفه ومبتغاه السلوك الذي يقوم به المخاطِب، ولهذا ف"الخطاب لا يحصل تمام قيمته الفلسفية إلا من خلال الممارسة السلوكية التي تصاحبه"(۱).

(١) فقه الفلسفة – الفلسفة والترجمة، الدكتور: طه عبدالرحمن، الطبعة الأولى، الناشر: المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء – بيروت، ص٤٤.

### المبحث الثانى: مقاصد خطاب الملك سلمان السياسى:

يُبنى كل خطابٍ على مقاصد محددة تُوجهه، وتَكشف مبتغاه، وأداته في ذلك اللغة التي تُبرز هذه المقاصد وتتبنّاها، وإن غايات الخطاب تتنوع وتتعدد باختلاف أهداف منشئ النص الذي صاغ من أجلها الخطاب ووضع قواعده وأسسه، كما أن مقاصد الخطاب تكبر إذا كان المخاطِب عظيم الشأن؛ فتزيد مهمات الغايات التي تُسهم في تشكيل الخطاب وتوجيهه، كما أنما من أبرز العوامل التي تؤثر في تأويل اللغة واستعمالها وتفسيرها، وهي التي تدفع المخاطِب إلى تحديد استراتيجية الخطاب، وتقنين مبانيه التي يقوم عليها، وقواعده التي ينطلق منها، فالصلة بين المعاني والمقاصد وثيقة، حيث "يرتكز دور المقاصد بوجه عام، على بلورة المعنى كما هو عند المرسل، إذ يستلزم منه كيفية التعبير عن قصده، وانتخاب الإستراتيجية التي تتكفل بنقله مع مراعاة العناصر السياقية الأخرى"(۱).

تبرز في خطاب الملك سلمان مقاصد وغايات متعددة، توجه الخطاب وتضبط أُطرُه، وهذا الأمر يحيلنا إلى مسألة مهمة في نطاق هذا البحث وهي أن تحديد مقاصد الخطاب لا تتبين للمتلقي من الوهلة الأولى وإنما تحتاج إلى تمعنٍ وإعادة نظر حتى يصل المخاطِب إلى المقصد العام الذي أنشئ من أجله الخطاب، وهنا تبرز قدرة المخاطِب في التأثير على المتلقين، خصوصًا إذا كانوا مستعدين لاستقبال هذا الخطاب واستيعاب محتواه، والملك سلمان ليس بغريب

<sup>(</sup>۱) استراتيجيات الخطاب مقاربة لغوية تداولية، الدكتور: عبدالهادي بن ظافر الشهري، الطبعة الأولى، الناشر: دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، ١٤٢٥هـ/٢٠٠٤م، ص١٨٠.

على الناس الذين اعتادوا الاستماع إلى خطابه على مدى نصف قرن منذ أن كان أميرًا لمنطقة الرياض، وحتى تسنمه زمام الحُكم.

يعكس خطاب خادم الحرمين الشريفين، إدراكًا سياسيًا عميقًا بأهمية المرحلة التي تمر بها البلاد، ونستطيع أن نلمس في كل مرحلة من مراحل الخطاب الملكي تجدد المقاصد، لتبرز غايات جديدة، فأولى المقاصد التي تطالعنا في الخطاب الملكي بمجلس الشوري، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام ١٤٣٦هـ: تعزيز العدل والمساواة، وهي إحدى المبادئ المهمّة التي قامت عليها هذه البلاد منذ تأسيسها على يد الإمام محمد بن سعود، واستمر على هذا النهج حكَّام هذه البلاد في أطوارها الثلاثة، وقد حرص الملك سلمان على تعزيز ذلك، بل وزيادة حضوره بعدد من الإجراءات التي أعلن عنها في خطابه، حيث يقول: "لقد وضعت نصب عيني مواصلة العمل على الأسس الثابتة التي قامت عليها هذه البلاد المباركة منذ توحيدها تمسِّكًا بالشريعة الإسلامية الغراء، وحفاظًا على وحدة البلاد وتثبيت أمنها واستقرارها، وعملاً على مواصلة البناء وإكمال ما أسسه من سبقونا من ملوك هذه البلاد -رحمهم الله- وذلك بالسعى المتواصل نحو التنمية الشاملة المتكاملة والمتوازنة في مناطق المملكة كافة، والعدالة لجميع المواطنين، وإتاحة المجال لهم لتحقيق تطلعاتهم وأمانيهم المشروعة في إطار نظم الدولة وإجراءاتها"(١).

<sup>(</sup>١) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام ١٤٣٦ه، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، www.spa.gov.sa.

يظهر من هذا الخطاب التأكيد الواضح على القيمة السامية التي بُنيت عليها سياسة هذه البلاد، وهي إحدى المقاصد الكبرى في خطاب الملك سلمان، وهو ما نص عليه في خطابه عندما قال: "والعدالة لجميع المواطنين"، وهنا يبرز تأكيده على قيم العدل والمساواة، وهذه القيمة التي نص عليها الخطاب يكثف حضورها "نظام لغوي مخصوص صوتيًا وتركيبيًا ومعجميًا متفق عليه بين المرسل والمرسل إليه ضمانًا لفاعلية التواصل"(١).

إن المتأمل في خطاب الملك سلمان السياسي يدرك شرف المقاصد والغايات التي يتجه إليها الخطاب الملكي، خصوصًا في مجلس الشورى، ويبرز في هذا المقام مقصدٌ مهم على صعيد الخطاب السياسي وهو: إشهار المواقف، حيث حرص الملك على إشهار مواقف المملكة من بعض القضايا، لا سيما أن أنظار العالم أجمع تتجه إلى المملكة بعد تولي خادم الحرمين الشريفين مقاليد الحكم، وهنا تبرز الحاجة إلى إشهار المواقف على الصعيدين: السياسي والمحلي، وهذا ما يطالعنا به خطاب الملك السياسي بمجلس الشورى، ويأتي في مطلع هذه المواقف التأكيد على خدمة القضايا العربية والإسلامية، وعلى رأسها قضية فلسطين، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السابعة للمجلس عام فلسطين، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السابعة للمجلس عام المملكة للدورة (التاسعة والثلاثين) للمجلس الأعلى لجلس التعاون لدول الخليج العربية في مدينة الرياض في شهر ربيع الآخر ٤٤١ه، والدورة (الرابعة عشرة) العربية في مدينة الرياض في شهر ربيع الآخر ٤٤١ه، والدورة (الرابعة عشرة)

<sup>(</sup>١) الخطاب والنظرية والإجراء، الأستاذ الدكتور: نعمان عبدالحميد بوقرة، الطبعة الأولى، الناشر: دار جامعة الملك سعود، ٤٣٦ ١ ٨٦٠م، ص١٨٦٠.

لمؤتمر القمة الإسلامي والدورتين الاستثنائيتين للمجلس الأعلى لمجلس التعاون ولمجلس جامعة الدول العربية على مستوى القمة في مكة المكرمة في شهر رمضان على التي سعينا من خلالها إلى مواصلة جهودنا لمواجهة ما يحدق بأمتينا العربية والإسلامية من مخاطر وتحديدات، وإعادة التأكيد على موقفنا الراسخ في القضايا العربية والإسلامية وعلى رأسها القضية الفلسطينية"(١).

ويظهر في النص السابق إشهارٌ لموقف المملكة الثابت لا المتغير من القضية الفلسطينية، الهم السياسي الأول لحكام هذه البلاد، فهذه القضية في سنام اهتمامات الملك سلمان، منذ أن كان أميرًا لمنطقة الرياض وعلى مدى خمسين عامًا، فهذا الموقف القوي الذي اتخذه المخاطِب يكشف عن ثباتٍ واستمرار على ذلك؛ فالإشهار بهذه القوة هو غاية الخطاب، فمضمونه ليس بغريب على المتلقين لا سيما إذا عرف سياقه المعرفي "المتصل بالخلفية المعرفية، أي ما يعرفه النص ومتلقيه عن بعضهما، وعن العالم من حولهم وهو مؤثر في إنتاج النص أو تلقيه، وقد تكون معرفة ثقافية بين الناس"(٢)، ولذا فالمخاطبون يعرفون هذا الموقف، وهم على علمٍ بتفاصيله، إلا أن إعلانه في هذا الخطاب.

.

<sup>(</sup>١) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السابعة للمجلس عام ١٤٤١هـ، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، WWW.spa.gov.sa.

<sup>(</sup>٢) من تحليل الخطاب إلى بناء الخطاب رؤية في توظيف اللغة أداة للتغيير والتطوير، الأستاذ الدكتور: عبدالله بن محمد المفلح، الطبعة الأولى، الناشر: دار كنوز المعرفة، الأردن، ٤٣٨ هـ/٢٠١٧م، ص٤٥.

تبرز في الخطاب السياسي غايات عامة تتجه إلى تحقيق أهداف عميقة تظهر في تفاصيل الخطاب السياسي، وهذا ما يدفعنا للتأمل فيه وإعادة النظر في غاياته، والبحث في مبتغاه، خصوصًا أن خطاب الملك سلمان السياسي، يختلف عن غيره في الطرح والمعالجة، فهو يصحب عمقًا في الدلالة، وإمعانًا في الهدف، والمجتمع الدولي ينظر إلى الخطاب الملكي بعين التمعن والاهتمام، وقد أدرك الملك سلمان هذا الأمر فكانت خطاباته في مجلس الشوري، تحقيقًا لغاية مهمّة وهي: ترسيخ مبادئ الأمن والاستقرار، وهو مقصد عميق يكتسب أهميته من الوعى السياسي الذي يحمله المخاطِب، ولهذا نجده يتكرر في الخطابات الملكية، وهذا ما يعكسه خطاب الملك سلمان خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السابعة للمجلس عام ١٤٤١هـ، يقول فيه: "إن سياسة المملكة الخارجية ملتزمة على الدوام بتعاليم ديننا الحنيف الداعية للمحبة والسلام، وفقًا لجملة من المبادئ، أهمها استمرار المملكة في الالتزام بالمعاهدات والاتفاقيات والمواثيق الدولية، بما في ذلك احترام مبدأ السيادة، ورفض أي محاولة للتدخل في شؤوننا الداخلية، والدفاع المتواصل عن القضايا العربية والإسلامية في المحافل الدولية بشتى الوسائل، وفي مقدمة ذلك تحقيق ما سعت وتسعى إليه المملكة دائماً من أن يحصل الشعب الفلسطيني على حقوقه المشروعة، وإقامة دولته المستقلة، وعاصمتها القدس الشريف. كما أننا سائرون إلى تحقيق التضامن العربي والإسلامي بتنقية الأجواء وتوحيد الصفوف لمواجهة المخاطر والتحديات المحدقة بمما"(١).

ولعل ما ورد في هذا الخطاب يؤكد ما أشرت إليه من الأهمية الكبيرة لهذا المقصد الذي تتجه إليه أنظار المتلقين داخل البلاد وخارجها، فهو يكشف جانبًا من المبادئ التي تقوم عليها المملكة، التي تعكس واجهة السياسة الخارجية للبلاد في هذه الحقبة الجديدة؛ يؤكد ذلك ويعزز أهميته ما نجده أيضًا في الخطاب الملكي الذي تلا هذا الخطاب أثناء افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السابعة للمجلس عام 1311ه، وجاء فيه: "لا يخفي عليكم ما تمر به المنطقة من أزمات وخلافات، وما تواصل المملكة بذله من جهود لحلها، انطلاقًا من إيمانها العميق بأن أمن واستقرار هذه المنطقة، ليس حلمًا بعيد المنال بل هو هدف ممكن وواجب التحقيق، فلم تكتف تلك الأزمات والخلافات بحرمان العديد من شعوب المنطقة من فرصة العيش في أمن واستقرار، بل أدت كذلك العديد من شعوب المنطقة من فرصة العيش في أمن واستقرار، بل أدت كذلك حباها الله به من مقومات ومكتسبات بشرية كبيرة "(٢).

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السابعة للمجلس عام ١٤٤١هـ، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، www.spa.gov.sa.

<sup>(</sup>٢) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السابعة للمجلس عام ١٤٤١هـ، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، WWW.spa.gov.sa.

يظهر من هذا الخطاب تكرار المقصد الذي أثبت حضوره بقوة أيضًا في الخطاب السابق الذي ألقاه الملك سلمان بالمجلس في الدورة التي سبقتها بأربع سنوات، لتبرز فيه الغاية الكبرى التي سعى إليها الخطاب وهي: ترسيخ مبادئ الأمن والسلام، التي تنضح من هذا الخطاب السياسي الذي يكشف الرغبة الجادة في ترسيخ هذه المبادئ، وتحقيق أهدافها على أرض الواقع؛ فهي رسالة جادة إلى العالم الخارجي، ويتجدد هذا المقصد أيضًا في الخطاب الملكي الذي ألقاه الملك سلمان بمجلس الشوري، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة الثامنة لمجلس الشوري عام ٤٤٤هـ، الذي قال فيه: "تستشعر المملكة دورها بين دول وشعوب العالم، وتعمل من خلال علاقاتها الثنائية ومن خلال المنظمات والمجموعات الدولية على تعزيز التعاون الدولي لمواجهة التحديات في عالمنا، ودعم العمل الدولي متعدد الأطراف في إطار مبادئ الأمم المتحدة وصولًا إلى عالم أكثر سلمية وعدالة، وتحقيق مستقبل واعد للشعوب والأجيال القادمة، وفي ظل ما يشهده العالم من حروب وصراعات تؤكد المملكة ضرورة العودة لصوت العقل والحكمة، وتفعيل قنوات الحوار والتفاوض والحلول السلمية، بما يوقف القتال ويحمى المدنيين ويوفر فرص السلام والأمن والنماء للجميع، كما تؤكد موقفها الداعم لكافة الجهود الدولية الرامية إلى إيجاد حل سياسي يؤدي إلى إنهاء الأزمة الروسية - الأوكرانية، ووقف العمليات العسكرية

بما يحقق حماية الأرواح والممتلكات، ويحفظ الأمن والاستقرار الإقليمي والدولي "(١).

يجمع هذه النماذج الثلاثة التي أوردتها من خطاب الملك سلمان بمجلس الشوري في دوراته الثلاث، مقصد واحد وهو: ترسيخ مبادئ الأمن والاستقرار، حيث يعزز المخاطِب في خطابه هذه الغاية؛ التي يتجلى منها هدفٌّ كبير وهو إبراز رسالة المملكة، وسعيها الدائم والحثيث لترسيخ مبادئ السلام والأمن، ولا يخفي على ذي بصر جهود المملكة وحكامها، منذ عهد الملك عبدالعزيز بن عبدالرحمن الفيصل -طيب الله ثراه- وحتى عهد الملك سلمان بن عبدالعزيز -حفظه الله-، الذي سجل على مدى خمسين عامًا جهودًا مباركة على الصعيد الدولي حيث سعى منذ أن كان أميرًا لمنطقة الرياض -الشواهد على ذلك كثيرة- لدعم قضية فلسطين، إلى جانب رئاسته للجنة الشعبية لإغاثتهم، ورئاسته للهيئة العليا لجمع التبرعات للبوسنة والهرسك ، وأعماله السياسية والإغاثية إبان حرب الخليج، وغيرها مما يطول حصره والإلمام به، فالخطاب موجه للطبقة السياسية في الخارج، وكل فئة من المخاطبين تتلقى الخطاب بمختلف إيقاعاته بطريقة واحدة، يعززها التكرار، وهذا من طبيعة الخطاب السياسي، و"كل نص سياسي فهو ينص اختلاف وتميز الخطاب

(١) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة الثامنة لمجلس الشورى عام ١٤٤٤هـ، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، www.spa.gov.sa.

السياسي الخاص بمجتمع سياسي بعينه، في مرحلة تاريخية بعينها، بما هو بنية ذهنية مجردة سائدة في وعى الطبقة السياسية الفاعلة في تلك المرحلة"(١).

يتجلى من الخطاب الملكي بمجلس الشورى، تكرارٌ لمقصد مهم وهو: ترسيخ مبادئ الأمن والسلام، الذي عرضت له في هذا المبحث، بنماذج ثلاثة من الخطابات الملكية في مجلس الشورى، الأول: خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السادسة للمجلس عام ٢٤٢١هـ، والثاني: أثناء افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السابعة للمجلس عام ٢٤٤١هـ، والثالث: خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة الثامنة لمجلس الشورى عام ٤٤٤١هـ، وقد تكررت فيها غاية واضحة وهي: ترسيخ مبادئ الأمن والاستقرار، وقد وظف الملك سلمان في خطابه تقانة الحجاج، فكان التكرار حاضرًا في الخطاب، فوظف المخاطِب هذه التقانة لتعزيز حضور مقصد الخطاب وغايته، و"من طرائق عرض الخطاب عرضًا حجاجيًا اعتماد التكرار لإبراز شدة حضور الفكرة المراد إيصالها والتأثير بما"(٢)، والتكرار الذي وُظف في هذا الموضع يجعلنا نتمعن في سمو هذا المقصد، وأهميته في تحقيق هدف الخطاب ومداه البعيد، ولكن بطريقة غير مباشرة تجعلنا نتمعن أثر هذه التقانة في تعزيز مقصد الخطاب وتكثيف حضوره بما يحقق أهدافه.

<sup>(</sup>١) نظرية الخطاب مقاربة تأسيسية، الدكتور: عبدالواسع الحميري، الطبعة الأولى، الناشر: دار الانتشار العربي، ٢٠٦٦هـ/٢٠٥٥م، ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) بحث: الحجاج أطره ومنطلقاته، للأستاذ الدكتور: عبدالله صولة، نشر ضمن كتاب: "أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم"، تأليف: فريق البحث في البلاغة والحجاج بجامعة تونس، بإشراف: حمادي صمود، الطبعة الأولى، الناشر: جامعة الآداب والفنون والعلوم الإنسانية تونس١ – كلية الآداب منوبة، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م، ص٣١٨٠.

يظهر في خطاب الملك سلمان السياسي مقصد عام، ولكنه ليس من أبرز الغايات التي يكشفها الخطاب الذي تتجلى منه مقاصد عدة استعرضتها في هذا المبحث، وهذا لا يقلل من شأن هذا المقصد الذي سأتطرق له وهو الإخبار، ورغم عمومية هذا المقصد في الخطاب السياسي إلا أنه من المقاصد التي لا يمكن إغفالها خصوصًا في هذا النمط من الخطاب الذي تبرز فيه هذه الغاية؛ لتكشف عمق خطاب الملك سلمان السياسي، وبُعد مداه، ومن ذلك ما جاء في افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السابعة للمجلس عام ١٤٤١هـ، حيث يقول: " يحق لنا أن نفخر اليوم بنجاح بلادنا في القضاء على مظاهر التطرف بعد أن تم مواجهة وحصار الفكر المتطرف بكل الوسائل والأدوات ليعود الاعتدال والوسطية سمة تميز المجتمع السعودي، كما تتواصل جهودنا ضمن تضامن دولي لمحاربة الإرهاب ومطاردة الإرهابيين أفضى إلى إلقاء القبض على قائد تنظيم "داعش" في اليمن، مع استمرار جهودنا الحثيثة لمكافحة عمليات غسل الأموال وتمويل الإرهاب، وقد جاء تصويت مجموعة العمل المالي (فاتف) بالإجماع لصالح انضمام المملكة بعضوية كاملة للمجموعة كأول دولة عربية تحظي بهذا التأييد تجسيدًا لجهود المملكة الكبيرة في هذا الجانب التي ستستمر بكل حزم.

نؤكد دعمنا لمبادرة خطة عمل الأمم المتحدة لحماية المواقع الدينية التي تدين جميع الاعتداءات على أماكن العبادة واستباحة حرمتها، ونعيد التأكيد على أن الإرهاب آفة خطيرة لا يمكن ربطها بأي دين أو وطن أو ثقافة، وأنها تستلزم جهودًا دولية مشتركة لمحاربتها على كل الأصعدة، ونشيد في هذا الصدد بما يثمر عنه التعاون الثنائي والمتعدد الأطراف بين المملكة والدول الأخرى من جهود في إفشال

المخططات الإرهابية وقطع مصادر تمويلها ومواجهة الفكر المرفوض الذي تستند عليه"(١).

يحضر مقصد الإخبار في خطاب الملك سلمان السياسي، ليعزز موضعًا فعًالاً في الخطاب، ليجعل المتلقين يواجهون ما يرد فيه من صاحب الشأن، فلا يكون للتأويل أو الشك مكانٌ في نفوسهم، ولذا أخبر المخاطِب المخاطبين بنجاح المملكة في مكافحة الإرهاب والقضاء عليه، على الصعيدين المحلي والدولي، و"ذلك أن الوعي بأهمية المخاطب لا يقتصر على طرح القضايا التي تشغله، أو على تنزله في أجزاء الخطاب بوصفه مكونًا له، بل يتجاوز هذا إلى بنية الخطاب وأجزائه الدقيقة، حيث تنهض البنية اللغوية بوظائف اللغة، نحو الإخبار والإفهام"(٢)، ولذلك فالإخبار يسد المنافذ التي قد يلج منها التأويل والشك إلى نفوس المخاطبين، كما أنما تطرد الكذب الذي قد يتبناه بعض المغرضين الذين يبتون الشبه ويروجون لها، ولذا فإن هذه الغاية على عمومها تحقق هدفًا عميقًا في الخطاب السياسي.

<sup>(</sup>١) خطاب خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، خلال افتتاح أعمال السنة الثالثة من الدورة السابعة للمجلس عام ١٤٤١هـ، موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، WWW.spa.gov.sa

<sup>(</sup>٢) الحجاج في الخطاب السياسي السعودي - مقاربة تداولية، الدكتورة: رفعة بنت موافق الدوسري، الطبعة الأولى، الناشر: مركز البحوث والتواصل المعرفي، ١٤٤٣هـ/ ٢٠٢٢م، ص٦٧.

#### الخاتمة

دَرس هذا البحث الخطاب السياسي عند خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز، ملك المملكة العربية السعودية، في الخطب الملكية بمجلس الشورى خلال دوراته الثلاث في الأعوام: "٣٦١ه، ٤٤١ه، ٤٤١ه، ٤٤١ه"، ليتناول موضوعات تتصل بهذا العنوان في مبحثين، وظف فيها أدوات الدرس التداولي، من أجل الكشف عن مقاصد الخطاب الملكي بمجلس الشورى، ومدى تأثيره في المتلقين، كما ألقى الضوء على حضور الأفعال الكلامية في خطاب الملك سلمان بمجلس الشورى في دوراته الثلاث، وما بني على ذلك من قياس تأثير هذه الأفعال في المخاطبين الذين تبرز مهمتهم في تمكين هذه الأفعال الكلامية وإنجازها، وهذا ما دفع الدرس للوقوف على أبعاد الخطاب السياسي عند الملك سلمان بن عبدالعزيز.

وبعد الدراسة والتحليل تجلت عدد من النتائج والتوصيات في هذا البحث، وهي:

من أبرز المحاور التي تتجلى في الخطاب السياسي عند دراسته والبحث في تفاصيله هو الاتصال القوي بين شخصية منشئ النص والخطاب، فلا يمكن الفصل بينهما، ولذا فالعلاقة بين الخطاب ومنشئه علاقة طردية فكلما قويت شخصية المخاطِب قوي الخطاب معه، والعكس صحيح.

يكتسب الخطاب السياسي، قوته وتأثيره من شخصية منشئه وهو الملك سلمان بن عبدالعزيز، الذي عُرف بحضوره القوي الذي يصحب الخطاب ويعزز تأثيره.

لا يمكن تناول الخطاب السياسي إلا بدراسة الأفعال الكلامية التي يبنى عليها الخطاب السياسي، وبقدر قوتها يكون تأثيرها في نفوس المخاطبين الذين يتفاعلون مع الخطاب ويتأثرون به بقدر قوة الخطاب ومُضيّه في نفوسهم.

ومما خلصت إليه الدراسة ما يحظى به الملك سلمان بن عبدالعزيز، من نفاذ في خطابه السياسي، أثبته حضور خطابه في المحافل المحلية والعالمية.

تضمن خطاب الملك سلمان السياسي طاقة تأثيرية في المخاطبين؛ مما عزز القوة التواصلية بين المخاطِب والمخاطبين، وهذا ما يفقده الخطاب السياسي على مستوى العالم.

برزت في خطاب الملك سلمان السياسي أفعال إنجازية أسهمت في تحقيق أهداف الخطاب، وتمكينه.

حوى خطاب الملك سلمان بن عبدالعزيز السياسي، خصائص متعددة منها: الاتزان، والحكمة، والصدق، والتأثير، ومراعاة مقتضى الحال، والقوة، والنبل، والشهامة.

وفي نماية هذا البحث توصي الدراسة بالتالي:

يضم خطاب الملك سلمان بن عبدالعزيز السياسي جوانب متعددة جديرة بالبحث والتحليل، ويمكن تناولها عبر أُطر منهجية متعددة، ستكشف ما يتضمنه هذا الخطاب من سمات وخصائص تجعله خليقًا بالدراسة والبحث.

تحفل وسائل الإعلام المختلفة بخطابات كثيرة للملك سلمان بن عبد العزيز، منذ أن كان أميرًا لمنطقة الرياض، فعلى مدى نصف قرن كان حضوره فعّالاً على الصعيدين المحلي والدولي، وهذه الخطابات تحتاج إلى من يجمعها ويدرسها لأنها تمثل جانبًا مُهمًّا من قوة الخطاب السياسي السعودي وتاريخه.

### المصادر والمراجع:

### أوّلًا: المصادر:

- 1- تحليل الخطاب السياسي: البلاغة، السلطة، المقاومة، الدكتور: عماد عبداللطيف، الطبعة الأولى، الناشر: دار كنوز المعرفة، الأردن، ٢٠٢٠م/١٤١هـ.
- ٢- بحث: تحولات السرد العربي من التذكيري الاعتباري إلى العجائبي، الأستاذ الدكتور: إبراهيم صحراوي، ضمن كتاب: التشكّل والمعنى في الخطاب السردي، تحرير: أحمد صيرة، الأستاذ الدكتور: معجب العدواني، الطبعة الأولى، الناشر: وحدة السرديات بجامعة الملك سعود بالرياض، مؤسسة الانتشار العربي، ٤٣٤ هـ/١٠٣م.
- ٣- التواصل الأدبي من التداولية إلى الإدراكية، الأستاذ الدكتور: صالح بن الهادي رمضان،
   الطبعة الأولى، الناشر: النادي الأدبي، الرياض المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء،
   بيروت، ١٤٣٦هـ/٢٠٥٥.
- ٤- بحث: الحجاج أطره ومنطلقاته، للأستاذ الدكتور: عبدالله صولة، نشر ضمن كتاب: "أهم نظريات الحجاج في التقاليد الغربية من أرسطو إلى اليوم"، تأليف: فريق البحث في البلاغة والحجاج بجامعة تونس، بإشراف: حمادي صمود، الطبعة الأولى، الناشر: جامعة الآداب والفنون والعلوم الإنسانية تونس، كلية الآداب منوبة، ١٤١٩هـ/١٩٩٨م.
- ٥- الحجاج في الخطاب السياسي السعودي مقاربة تداولية، الدكتورة: رفعة بنت موافق الدوسري، الطبعة الأولى، الناشر: مركز البحوث والتواصل المعرفي، ١٤٤٣هـ/ ٢٠٢٢م.
- ٦- الحجاج في الخطاب السياسي الرسائل السياسية الأندلسية خلال القرن الهجري الخامس أغوذجًا، عبدالعالى قادا، الطبعة الأولى، الناشر: دار كنوز، عمّان، ٤٣٦ هـ/١٠٥م.
- ٧- الخطاب والنظرية والإجراء، الأستاذ الدكتور: نعمان عبدالحميد بوقرة، الطبعة الأولى، الناشر: دار جامعة الملك سعود، ٢٠١٦هـ/٢٠١م.
- ۸- استراتیجیات الخطاب مقاربة لغویة تداولیة، الدکتور: عبدالهادي بن ظافر الشهري، الطبعة
   الأولى، الناشر: دار الکتاب الجدید المتحدة، بیروت، ۱۲۲۵ه/۲۰۰۹م.

- 9- السياسة وسلطة اللغة، أ.د.عبدالسلام المسدي، الطبعة الأولى، الناشر: الدار المصرية اللبنانية، ١٤٢٨هـ/٢٠٠٧م.
- ١٠ اللغة والسلطة، نورمان فيركلف، ترجمة: الدكتور: محمد عناني، الطبعة الأولى، الناشر:
   المركز القومي للترجمة، القاهرة، ٤٣٧ ١هـ/٢٠١٦م.
- 11- القاموس الموسوعي للتداولية، جاك موشلر أن ريبول، ترجمة: مجموعة من الأساتذة والباحثين بإشراف عز الدين المجدوب، مراجعة: خالد ميلاد، الطبعة الأولى، الناشر: وزارة الثقافة والمحافظة على التراث دار سيناترا، ٢٣١ هـ/١٠٠م.
- ۱۲- لسان العرب، لابن منظور، الطبعة الثالثة الناشر: دار صادر، بيروت، ١٩٩٣- ١٤١٤هـ/١٩٩٣م.
- الناشر: دار التلفظ وتداولية الخطاب، حمود الحاج ذهبية، الطبعة الثانية، الناشر: دار الأمل، الإسكندرية، ٤٣٤ هـ/٢٠١م.
- ١٠- مدخل إلى الدلالة الحديثة، الأستاذ الدكتور: عبدالمجيد جحفة، الطبعة الأولى، الناشر:
   دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ٤٣٥ هـ/٢٠١٤م.
- 10 معجم السرديات، إشراف: الأستاذ الدكتور: محمد القاضي ومجموعة من المؤلفين، الطبعة الأولى، الناشرون: دار محمد علي للنشر، تونس، دار الفارابي، لبنان، مؤسسة الانتشار العربي، لبنان، دار تالة، لبنان، دار العين، لبنان، دار الملتقى، المغرب، ١٤٣١هـ/١٠٠٠م.
- ١٦ الموسوعة السياسية المعاصرة، أحمد عطية الله، الطبعة الثالثة، الناشر: دار النهضة العربية، القاهرة، ١٣٨٨ه/١٩٦٧م.
- ۱۷ من تحليل الخطاب إلى بناء الخطاب رؤية في توظيف اللغة أداة للتغيير والتطوير، الأستاذ الدكتور: عبدالله بن محمد المفلح، الطبعة الأولى، الناشر: دار كنوز المعرفة، الأردن، ٢٣٨هـ/٢٠١٥.

- 1 / موسوعة السياسة، الدكتور: عبدالوهاب الكيالي، الطبعة الأولى، الناشر: المؤسسة العربية للدراسات والنشر، لبنان، ١٣٩٩هـ/ ١٩٧٩هـ.
- 9 سنظرية الخطاب مقاربة تأسيسية، الدكتور: عبدالواسع الحميري، الطبعة الأولى، الناشر: دار الانتشار العربي، ١٤٣٦هـ/٢٠١٥م.
- ٢٠ نظرية أفعال الكلام العامة كيف ننجز الأشياء بالكلام، أوستين، ترجمة: عبدالقادر قينيني، الناشر: أفريقيا الشرق، ١٤١١هـ/١٩٩١م.

### المواقع الشبكية:

موقع وكالة الأنباء السعودية على الشبكة العالمية، www.spa.gov.sa.

#### **References:**

- 1. Taḥlīl al-khiṭāb al-siyāsī : al-balāghah, al-Sulṭah, al-muqāwamah, al-Duktūr : 'Imād Latif, al-Ṭab'ah al-ūlá, al-Nāshir : Dār Kunūz al-Ma'rifah, al-Urdun, 2020m / 1441h.
- 2. Baḥth: Taḥawwulāt al-sard al-'Arabī min altdhkyry al-i'tibārī ilá al-'Ajā'ibī, al-Ustādh al-Duktūr: Ibrāhīm Ṣaḥrāwī, ḍimna Kitāb: altshkkl wa-al-ma'ná fī al-khiṭāb al-sardī, Taḥrīr: Aḥmad ṣyrh, al-Ustādh al-Duktūr: Mu'jab al-'Adwānī, al-Ṭab'ah al-ūlá, al-Nāshir: Waḥdat al-Sardīyāt bi-Jāmi'at al-Malik Sa'ūd bi-al-Riyād, Mu'assasat al-Intishār al-'Arabī, 1434h / 2013m.
- al-Tawāṣul al-Adabī min al-Tadāwulīyah ilá al-idrākīyah, al-Ustādh al-Duktūr: Ṣāliḥ ibn al-Hādī Ramaḍān, al-Ṭab'ah al-ūlá, al-Nāshir: al-Nādī al-Adabī, al-Riyāḍ — al-Markaz al-Thaqāfī al-'Arabī, al-Dār al-Bayḍā', Bayrūt, 1436h / 2015m.
- 4. Baḥth: al-Ḥajjāj aṭrh wa-munṭalaqātuhu, lil-Ustādh al-Duktūr: Allāh Ṣūlah, Nashr ḍimna Kitāb: "ahamm naẓarīyāt al-Ḥajjāj fī al-taqālīd al-Gharbīyah min Aristū ilá al-yawm", ta'līf: farīq al-Baḥth fī al-balāghah wa-al-ḥijāj bi-Jāmi'at Tūnis, bi-Ishrāf: Ḥammādī Ṣammūd, al-Ṭab'ah al-ūlá, al-Nāshir: Jāmi'at al-Ādāb wa-al-Funūn wa-al-'Ulūm al-Insānīyah twnsl Kullīyat al-Ādāb Manūbah, 1419H / 1998M.

5.

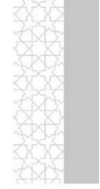
- al-Ḥajjāj fī al-khiṭāb al-siyāsī al-Sa'ūdī muqārabah tadāwulīyah, al-Duktūrah : Rif'at bint muwāfiq al-Dawsarī, al-Ṭab'ah al-ūlá, al-Nāshir : Markaz al-Buhūth wa-al-Tawāsul al-ma'rifī, 1443h / 2022m.
- 7. al-Ḥajjāj fī al-khiṭāb al-siyāsī al-rasā'il al-siyāsīyah al-Andalusīyah khilāl al-qarn al-Hijrī al-khāmis unamūdhajan, 'bdāl'āly qādā, al-Ṭab'ah al-ūlá, al-Nāshir: Dār Kunūz, 'Ammān, 1436h / 2015m.
- 8. al-Khiṭāb wa-al-naẓarīyah wa-al-ijrā', al-Ustādh al-Duktūr : Nu'mān 'Abd-al-Ḥamīd Būqirrah, al-Ṭab'ah al-ūlá, al-Nāshir : Dār Jāmi'at al-Malik Sa'ūd, 1436h / 2016m.
- 9. Istirātījīyāt al-khiṭāb muqārabah lughawīyah tadāwulīyah, al-Duktūr : 'bdālhādy ibn Ṭāfīr al-Shahrī, al-Ṭab'ah al-ūlá, al-Nāshir : Dār al-Kitāb al-jadīd al-Muttaḥidah, Bayrūt, 1425h / 2004m.
- 10. Istirātījīyāt al-khiţāb muqārabah lughawīyah tadāwulīyah, al-Duktūr : 'bdālhādy ibn Zāfir al-Shahrī, al-Ṭab'ah al-ūlá, al-Nāshir : Dār al-Kitāb al-jadīd al-Muttaḥidah, Bayrūt, 1425h / 2004m.
- 11. al-Lughah wa-al-sulṭah, nwrmān fyrklf, tarjamat : al-Duktūr : Muḥammad 'Inānī, al-Ṭab'ah al-ūlá, al-Nāshir : al-Markaz al-Qawmī lil-Tarjamah, al-Qāhirah, 1437h / 2016m.
- 12. al-Qāmūs al-mawsūʻī lltdāwlyh, Jāk mwshlr an rybwl, tarjamat : majmūʻah min al-asātidhah wa-al-bāḥithīn bi-ishrāf 'Izz al-Dīn al-Majdūb, murājaʻat :

- Khālid Mīlād, al-Ṭabʻah al-ūlá, al-Nāshir : Wizārat al-Thaqāfah wa-al-Muhāfazah ʻalá al-Turāth Dār Sīnātrā, 1431h / 2010m.
- 13. Lisān al-'Arab, li-Ibn manzūr, al-Ṭab'ah al-thālithah al-Nāshir : Dār Ṣādir, Bayrūt, 1414h / 1993M.
- 14. Lisānīyāt al-talafuz wtdāwlyh al-khiṭāb, Ḥammūd al-Ḥājj dhahabīyah, al-Tab'ah al-thāniyah, al-Nāshir: Dār al-Amal, al-Iskandarīyah, 1434h / 2012m.
- Madkhal ilá al-dalālah al-ḥadīthah, al-Ustādh al-Duktūr : 'Abd-al-Majīd Jaḥfah, al-Ṭab'ah al-ūlá, al-Nāshir : Dār Tūbqāl lil-Nashr, al-Dār al-Baydā', 1435h / 2014m.
- 16. Muʻjam al-Sardīyāt, ishrāf: al-Ustādh al-Duktūr: Muḥammad al-Qāḍī wamajmūʻah min al-mu'allifīn, al-Ṭabʻah al-ūlá, al-Nāshirūn: Dār Muḥammad ʻAlī lil-Nashr, Tūnis, Dār al-Fārābī, Lubnān, Mu'assasat al-Intishār al-ʻArabī, Lubnān, Dār Tālah, Lubnān, Dār al-ʿAyn, Lubnān, Dār al-Multaqá, al-Maghrib, 1431h / 2010m.
- 17. al-Mawsūʻah al-siyāsīyah al-muʻāṣirah, Aḥmad ʻAṭīyah Allāh, al-Ṭabʻah al-thālithah, al-Nāshir: Dār al-Nahdah al-ʻArabīyah, al-Qāhirah, 1388h / 1967m.
- 18. Min taḥlīl al-khiṭāb ilá binā' al-khiṭāb ru'yah fī Tawzīf al-lughah adāh lil-taghyīr wa-al-Taṭwīr, al-Ustādh al-Duktūr : Allāh ibn Muḥammad al-Mufliḥ, al-Ṭab'ah al-ūlá, al-Nāshir : Dār Kunūz al-Ma'rifah, al-Urdun, 1438h / 2017m.
- Mawsūʻat al-siyāsah, al-Duktūr: 'Abd-al-Wahhāb al-Kayyālī, al-Ṭabʻah alūlá, al-Nāshir: al-Mu'assasah al-'Arabīyah lil-Dirāsāt wa-al-Nashr, Lubnān, 1399h / 1979h.
- 20. Nazarīyat al-khiṭāb muqārabah ta'sīsīyah, al-Duktūr : 'bdālwās' al-Ḥimyarī, al-Ṭab'ah al-ūlá, al-Nāshir : Dār al-Intishār al-'Arabī, 1436h / 2015m.
- 21. al-Mawāqi' alshbkyh:
- 22. Mawqi' Wakālat al-Anbā' al-Sa'ūdīyah 'alá al-Shabakah al-'Ālamīyah, www. spa. gov. sa.



# كتاب أبيات المعاياة للأخفش الأوسط دراسة منهجية من خلال النصوص المنقولة عنه

أ.د. عبدالله بن محمد بن جارالله النغيمشي قسم اللغة العربية وآدابها —كلية اللغات والعلوم الإنسانية جامعة القصيم







### تاريخ تقديم البحث: ١٤٤٥/٢/١٠ هـ تاريخ قبول البحث: ١٤٤٥/٥/٣ هـ

### ملحص الدراسة:

جامعة القصيم

معاني ال شعر، أبيات المعاني، أبيات المعاياة، ثلاثة م صطلحات تدور حول مو ضوع واحد هو جمع الشعر على أ ساس غرابة المعاني ودقتها، وسميت بهذه القسميات الأنها تحتاج إلى أن يسأل عن معانيها والا تفهم من أول وهلة، وقد جمع كثير من العلماء القدامي الشعر على أساس ما سبق، وقام بشرح تلك الأبيات عدد من علماء اللغة، منهم الأخفش الأوسط في كتاب سماه "المعاياة"، وهذا الكتاب الا يزال في عداد الكتب المفقودة، وهذا البحث يحاول أن يرسم صورة لهذا الكتاب منتزعة من مقولات العلماء فيه، ومنقولاتهم عنه، ويهدف إلى بيان الدور النحوي وأثره في توضيح المعني الشعري.

الكلمات المفتاحية: المعاياة، معاني الشعر، أبيات المعاني، المعميات، الأخفش الأوسط.

### Effects of Syntactic Configuration on Semantic Realization of Poetry: A Syntactic Study of Samples from Abyāt Al-ma'ānī Book

#### Dr. ABDULLAH MOHAMMED ALNUGHAYMISHI

Department of Arabic Language and Literature, College of Languages and Humanities, Qassim University

#### **Abstract:**

Meaning of poetry, verses of meaning and incomprehensible verses are three terms that revolve around the same topic, that is collecting poetry in accordance with its strangeness. The different names given to this are because it is not easy to understand the meanings of the words or to figure out their meanings. Many ancient scholars collected poetry in accordance with the aforementioned concept. Many linguists have, similarly, explained such verses. Al-Akhfash Alawast's (d. 215 A.H.) is one such linguist who did that in his book "The Incomprehensible". So far, this book has been missing. This paper attempts to conceptualize that book, by gathering comments of scholars about it. The paper also tries to explore the grammatical role and its influence on pointing out the poetic meaning.

**keywords:** semantic realization of poetry –the incomprehensible - Al-Akhfash.

الحمدلله رب العالمين والصلاة والسلام على خير المرسلين نينا محمد وعلى آله وصحبه، أما بعد:

وتأتي أهمية هذا البحث من عدة أمور، منها:

1- ارتباط الكتاب بإمام من أئمة النحو المتقدمين، هو أبو الحسن سعيد بن مسعدة الأخفش، الذي وصف بأنه أبرع من أخذ عن سيبويه، وأنه الطريق الوحيدة إلى كتابه، فهو مدين للبصريين بروايته لكتاب سيبويه، وللكوفيين النين عن أهم مؤلفاته، هما: "معاني القرآن"، و"كتاب المسائل الكبير".

٢- كون الكتاب من أقدم الكتب المؤلفة في تفسير الأبيات الغامضة الدلالة،
 وهو ما اصطلح عليه بــ "أبيات المعاياة"، أو "أبيات المعاني"، أو "معاني الشعر"،
 واشتماله على مجموعة من المسائــل المهمة والروايات المختلفة للبيت الواحد.

٣- الأثر الذي حلَّفه الكتاب في الخالفين، واعتماد عدد من العلماء عليه في بيان معنى بيت، أو توجيهه، أو ما أشبه ذلك مما له علاقة باشتقاق كلمة أو إعراب أخرى في بعض الأبيات.

وقد كتبت عن الأخفش دراسات عدة ما بين رسائل علمية، وبحوث، وكتب، ودراستي هذه تختلف عن تلك الدراسات فهي تتناول دراسة كتاب محدد من كتب الأخفش، هو كتاب "أبيات المعاياة"، فالدراسة منصبة على الكتاب لا على الشخصية، ولهذا يمكن لي أن أقول إن عملي في هذا البحث عمل حديد لم أسبق إليه.

ويتضمن هذا البحث الذي سميته: "دراسة منهجية لكتاب أبيات المعاياة للأخفش الأوسط من خلال النصوص المنقولة عنه"، بعد المقدمة، تمهيدًا، وفصلين، وخاتمة، تحدثت في التمهيد عن أبي الحسن الأخفش وعنايته بالشعر، وفي الفصل الأول تناولت كتاب "أبيات المعاياة" من خلال خمسة مباحث، الأول تحقيق اسمه ونسبته إلى الأخفش، والثاني موضوعه، والثالث مكانته، والرابع أسلوب الأخفش فيه، والخامس فقد الكتاب ومصادر النصوص المجموعة منه، أما الفصل الثاني فكان دراسة منهجية للكتاب، وفلك من خلال ستة مباحث، الأول المعاني في الكتاب، والثاني اللغة والنحو

في الكتاب، والثالث رواية الأخفش المخالفة لرواية غيره لبعض الأبيات، والرابع الشواهد النحوية في الكتاب، والخامس التعليل في الكتاب، والسادس أثر الكتاب في الخالفين، ثم ختمت البحث بخاتمة موجزة ذكرت فيها أهم النتائج التي توصلت إليها ، وأتبعتها بذكر قائمة بأسماء المصادر والمراجع التي أفدت منها.

# التمهيد: أبو الحسن الأخفش(١)والشعر:

وصف أبو العباس ثعلب (٢٩١٥) أبا الحسن الأخفش (٢١٥) بأنه كان من أوسع الناس علمًا (٢٠)، ومصداق ذلك ظاهر في تعدد مؤلفاته وتنوعها، فأبو الحسن صنف في معاني القرآن، والنحو، والصرف، ومعاني الشعر، والعروض، والقافية، وله في كل فن منها مذاهب مشهورة، وأقوال مذكورة عند علماء العربية، ولم يُعرف أبو الحسن بسبك الشعر، ولكنه عُرف بكثرة روايته له، لذا كان يقال له: الأخفش الراوية (٢٠)، ومن مصنفاته المعنية بالشعر كتاب أبيات المعاياة، أو أبيات المعاني، أو معاني الشعر، وهو الكتاب على الدراسة، وسيأتي حديث مفصل عنه، وكتاب العروض (٤٠)، وفيه استدرك على الخليل (١٧٥) بحر المتدارك أو الخبب (٢٠)، وكتاب القوافي (٢٠)، وتذكر كتب التراجم أن الأخفش الأوسط هو أول من أملى غريب كل

<sup>(</sup>١) هو أبو الحسن سعيد بن مسعدة المحاشعي، المشهور بالأخفش الأوسط، توفي سنة ٢١٠، وقيل ٢١١، وقيل ٢١١، وقيل ٢١١، وقيل ٢١١، وقيل ٢٢١، وأخبار النحويين للمسيرافي ٢٧، وأفيات الأعيان ٢٠، وأنباه الرواة ٣٦/٢، ووفيات الأعيان ٣٨٠/٢، وإنباه الرواة ٣٦/٢، ووفيات الأعيان ٣٨٠/٢، وإشارة التعيين ١٣١، وبغية الوعاة ١٩٠١، وغيرها من كتب الطبقات والتراجم.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أخبار النحويين البصريين ٦٦، ونزهة الألباء ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: طبقات النحويين واللغويين ٧٤، وإنباه الرواة ٣٩/٢.

 <sup>(</sup>٤) مطبوع، خرج بتحقيقين، أحدهما للدكتور أحمد محمد عبدالدايم، والثاني للدكتور سيد البحراوي.

<sup>(</sup>٥) ينظر: وفيات الأعيان ٢٤٤/٢، ٣٨١، وعلم العروض والقافية لعبدالعزيز عتيق ١٠.

<sup>(</sup>٦) حققه الدكتور عزة حسن، ١٩٧٠م، وأعاد تحقيقه ونشره أحمد راتب النفاخ، ١٩٧٤م.

بيت من الشعر تحته (١)، ومما وصف به الأخفش الأمانة والتثبت فيما يرويه، وقد أثنى عليه في هذا علماء كبار محققون، منهم أبو علي الفارسي (٣٧٧ه) الذي قال: (يكاد يُعرف صدق أبي الحسن ضرورة، وذلك أنه كان مع الخليل في بلد واحد فلم يحك عنه حرفًا واحدًا (٢)، وابن جني (٣٩٢ه) الذي وصفه في سر الصناعة (٣٠بالأمانة وسعة الرواية، وابن إياز (١٨٦٥) الذي قال معللاً لترجيحه إحدى الروايات: (لأن الأخفش حكاه، وحسبك به ثقة)، وأبو حيان (٥٤٥ه) الذي حعل ما يقوله الأخفش بمترلة ما يرويه، فقال في التذييل والتكميل (٤): (كلام الأخفش وحده كالنقل عن العرب، فلا ينبغي أن يتعدى)، وعده الأزهري (٢٧٠ه) في تمذيب اللغة (٥ضمن العلماء الموصوفين بالصدق في الرواية، والمعرفة الثاقبة، وحفظ الشعر، وجعله من ضمن من اعتمد عليهم فيما جمعه من كتابه.

<sup>(</sup>١) ينظر: طبقات النحويين واللغويين ٧٤، وإنباه الرواة ٣٩/٢.

<sup>(</sup>٢) الخصائص ٣١١/٣.

<sup>.</sup> ٣٦٣/١ (٣)

<sup>.1.4/4(8)</sup> 

<sup>.17-11/1(0)</sup> 

# الفصل الأول: كتاب أبيات المعاياة:

# المبحث الأول: تحقيق اسمه ونسبته إلى الأخفش:

<sup>(</sup>١) ينظر: المزهر ١/٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) الوساطة بين المتنبي وخصومه ٤٢٠.

<sup>(</sup>٣) شرح أبيات مغني اللبيب ١٤/٤، وينظر كذلك: ٣٠٢/٥.

<sup>(</sup>٤) شرح أبيات مغني اللبيب ٣٠٢/٥.

<sup>(</sup>٥) خزانة الأدب ٢٠/١.

 <sup>(</sup>١) تنظر كتب هؤلاء مرتبة: الفهرست ٧٥، معجم الأدباء١٣٧٦/٣٤١٠إنباه الرواة٢/٢٤١وفيات الأعيان٢/١٣٧٦/١٤١لوافي بالوفيات ١٦٢/١، مرآة الجنان ٢٦/٢.

<sup>(</sup>٢) اللامع العزيزي شرح ديوان المتنبي للمعري ٥٨٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: حاشية على شرح بانت سعاد ٣٠٣/١ نقلاً عن كتاب طبقات النحويين لليمني.

 <sup>(</sup>٤) حاشية على شرح بانت سعاد ٧٣٦/٢، وينظر كذلك: حزانة الأدب ٢٠/١، وشرح أبيات مغني اللبيب ٢٠/٥.

<sup>.1 . 7/7 (0)</sup> 

لأبي الحسن الأخفش، وسبب الخطأ ألهم يرجعون في ترجمته إلى أكثر من مصدر فيذكرون كل ما ذكر فيها من كتب الأخفش، ويغفلون عن أن بعض المصادر تذكر للأخفش كتابًا بعنوان، وبعضها الآخر يذكر الكتاب نفسه بعنوان آخر، فيأتي هذا الباحث ويجعلهما كتابين، لذا وجدنا بعض الدارسين في تعداده لمؤلفات الأخفش يذكر له من الكتب أبيات المعاني، ومعاني الشعر، بل وبعضهم يضيف أيضًا كتاب المعاياة، وقد تبين لنا أنها كلها لمسمى واحد، ومن ينظر في كتب التراجم لا يجد أحدًا من مؤلفيها جمع بين عنوانين من تلك العنوانات.

وقد اخترت عنوان "المعاياة" ليكون عنوانًا لهذا البحث لكون أغلب النصوص التي جمعتها عزيت إلى هذا الكتاب بهذا العنوان، ولتصريح اليمني والبغدادي في أن الأخفش هو من سمى كتابه بهذا الاسم.

### المبحث الثانى: موضوعه:

يورد الأخفش الأوسط في هذا الكتاب جملة من الأبيات الشعرية التي تتميز بالأخيلة الغريبة، والمعاني الدقيقة، والمضامين الخفية التي يصعب فهمها إلا بعد تمعن وتفكر دقيق، ويبين ما فيها من خفاء، وروايات مختلفة، مستعينًا على ذلك بما يملكه من ملكة نحوية ولغوية، وسعة في الرواية، وهذا الأمر الذي صنعه أبو الحسن هو صورة من صور جمع الشعر التي اتبعها بعض العلماء في العصور المتقدمة، حيث جمعه بعضهم على أساس غرابة المعاني وعدم ظهورها لقارئ البيت من أول وهلة، ويسمون ما ورد من ذلك بـــــ أبيات المعانى، أو معانى الشعر، أو أبيات المعاياة (١)، وألفوا في ذلك مؤلفات تحمل الإطلاقات الثلاثة نفسها، وقد أحصى الدكتور فؤاد سزكين (١٣٤٢ه) في كتابه "تاريخ التراث العربي"(٢) ثلاثة وثلاثين مؤلفًا ألفت في معاني الشعر، ابتدأها بكتاب "معاني الشعر" للمفضل الضبي (١٧٠ه) وأنهاها بــــ"أبيات المعاني" لابن السيد البطليوسي (٥٢١ه)، وصنع مثله الباحث حريدي بن سليم الثبيتي في أطروحته للدكتوراه (٣) إلا أنه أضاف عددًا آخر من المؤلفات فزادت عنده على أربعين مؤلفًا، وجميع ما ذكراه من مصنفات تحمل أحد العنوانين التاليين: معاني الشعر، أو أبيات المعاني، وأضيف أنا هنا المؤلفات التي تحمل عنوان "أبيات المعاياة"، وهي: كتاب أشعار المعاياة

<sup>(</sup>١) ينظر: سفر السعادة ٢/٦٥٦، والمزهر ٤٥٠/١، والخزانة ١٣/٤-١١. ٢٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ التراث العربي — الشعر– ٩٢/١ - ٩٤.

<sup>(</sup>٣) أبيات المعاني حتى نماية القرن الثالث الهجري ص ٤٤-٥٥.

وطرائقها للكسائي(٩٦ههـ)(١)، وكتاب أبيات المعاياة للأخفش الأوسط، وهو موضوع الدراسة، وكتاب أبيات المعاياة لعلي بن جعفر المعروف بابن القطاع (٥١٥هـ)(٢)، وشرح أبيات المعاياة لابن السيد البطليوسي(٢١٥٥) (٣)، وهذا الأخير يحتمل أنه هو نفسه كتاب أبيات المعاني، ويحتمل أنه كتاب آخر لابن السيد يشرح فيه كتاب الكسائي، أو كتاب الأخفش، وجميع هذه الكتب التي ذكر تما في عداد الكتب المفقودة.

والمعاياة مفاعلة، وهي مصدر عايا، يقال: عايا فلانٌ فلانًا، أي ألقى عليه كلامًا لا يهتدى لوجهه من أول وهلة، بل لابد من تفكر وتمعن فيه (٤)، والقصد منها تشحيذ الأذهان، وإظهار التمكن في الشعر، لذا فهي لا تصدر إلا من كبار الشعراء، يقول ابن الأثير (٢٤٥): (أفخر الشعر ما غمض فلم يعطك غرضه إلا بعد مماطلة منه (٤)، وجعلها أبو حاتم (٨٤٥)، معنى الأحجية، قال: (قولهم: حاجيتك ما في يدي، أي: عايتك (١)، وجعلها النويري (٧٣٣ه) نوعًا من أنواع اللغز، قال: (وللّغز أسماء فمنها: المعاياة، والعويص، والرمز، والمحاجاة، وأبيات المعانى، والملاحن، والمرموس،

<sup>(</sup>١) ينظر: الوافي بالوفيات ٥٢/٢١، والبغية ١٦٤/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأعلام ٢٦٩/٤-٢٧٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح أبيات مغنى اللبيب ٥٧/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: شمس العلوم ٤٨٦٤/٧، وتاج العروس ١٣٧/٣٩ (عيني)، والمعجم الوسيط ٦٤٢/٢.

 <sup>(</sup>a) المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر ٧/٤.

<sup>(</sup>٦) النوادر لأبي زيد ٣١٠، والمقصور والممدود للقالي ٢٦١.

والتأويل، والكناية (۱)، ثم عاد وفرق بينها وبين اللغز، فقال: (واختلافها بحسب اختلاف وجوه اعتباراته، فإنك إذا اعتبرته من حيث إن واضعه كأنه يعاييك، أي يظهر إعياءك وهو التعب، سميته: معاياة، ... وإذا اعتبرته من حيث إنه قد عمل على وجوه وأبواب، سمّيته: لغزا، وفعلك له: إلغاز أ(٢٠)، ويرى السيوطي أن اللغز هو ما يقصد قائله تعميته وإخفاءه، أما أبيات المعاني فهي أبيات لم تقصد العرب الإلغاز بحا وإنما قالتها فصادف أن تكون غامضة تشبه اللغز (٣).

(١) نحاية الأرب في فنون الأدب ١٦٢/٣.

(٢) المصدر السابق ١٦٣/٣، وينظر كذلك: الخزانة ٢٠٠٦-٤٦١.

(٣) ينظر: المزهر ١/٠٥٠.

## المبحث الثالث: مكانته:

تتضح مكانة كتاب "أبيات المعاياة" وأهميته من خلال الأمور الآتية: 
1-ارتباطه برائد من رواد النحو واللغة، عاش أغلب حياته في القرن الثاني الهجري، هو أبو الحسن سعيد بن مسعدة الأخفش (٢١٥)، الذي كان ذا عقلية كبيرة، وفكر عميق، وصفه بعض عارفيه بأنه أوسع الناس علمًا في زمانه (١)، وقلما نقرأ كتابًا في النحو ألف بعد عصر أبي الحسن لا نجد له فيه رأيًا نحويًا، أو تعليلاً لحكم، أو رواية عن العرب، أو توجيهًا لشاهد، أو إشارة لقراءة من القراءات القرآنية.

٢-كونه من الكتب المتقدمة المؤلفة في الأبيات الغريبة المعاني، وإزالة الغموض عنها من خلال تحليلاته اللغوية، التي ربما لا نجدها عند غيره ممن تناولوا تلك الأبيات.

٣- اشتماله على العديد من الشواهد الشعرية، التي رواها الأخفش عن
 العرب مباشرة، أو نقل روايتها عمن سمعها منهم.

٤-اعتماد عدد من العلماء عليه في كتبهم، ونقلهم عنه، مما يدل على مكانة الكتاب وأهميته في نظر العلماء والدارسين.

<sup>(</sup>١) ينظر : أحبار النحويين البصريين ٦٦ ، ونزهة الألباء ١٠٨ .

# المبحث الرابع: أسلوب الأخفش فيه:

أسلوب أبي الحسن في كتبه بصفة عامة وصف بأنه أسلوب يميل إلى الصعوبة والتعقيد، حتى روي عن ثعلب قوله قاصداً الأخفش: يتكلم بما لا يُفْهَم (١)، وقد ناقش الجاحظُ (٥٥٥) الأخفش في صعوبة أسلوبه فقال له: (أنت أعلم الناس بالنّحو فلم لا تجعل كتبك مفهومة كلّها؟، وما بالنا نفهم بعضها ولا نفهم أكثرها؟، وما باللك تقدّم بعض العويص وتؤخّر بعض المفهوم؟، فقال الأخفش: أنا رحلٌ لم أضع كتبي هذه للّه، وليست هي من كتب الدين، ولو وضعتُها هذا الوضع الذي تدعوني إليه قلّت حاجاتُهم إليّ فيها وإنّما كانت غليق المنالة، فأنا أضعُ بعضها هذا الوضع المفهوم، لتدعوهم حلاوةُ ما فهموا إلى التماس فهم ما لم يفهموا (٢))، وهذا النص إن صح – يدل على أن الإغماض عند أبي الحسن مصنوع، أداه إليه رغبته في أن يحمل الناس على الحاجة إليه.

ختاماً أقول: ما عثرت عليه من نصوص منسوبة إلى كتاب المعاياة يخالف ما ذكر هنا، فهي نصوص واضحة لا غموض فيها ولا تعقيد، ولكن الذي يجب أن يعلم هو أن ما جمعته لا يشكل نسبة كبيرة من الكتاب، فما فقد منه، أو نُقل عنه من غير عزو كثير جدًّا ولا يمكن مقارنته بما جُمع.

<sup>(</sup>١) ينظر: طبقات النحويين واللغويين ٧٤.

<sup>(</sup>٢) الحيوان ٩٢/١.

# المبحث الخامس: فقد الكتاب ومصادر النصوص المجموعة منه:

لم أحد أحدًا أشار إلى وجود كتاب أبيات المعاياة للأخفش إلا الدكتور فؤاد سركين في كتابه "تاريخ التراث العربي"، قال: ("شرح أبيات المعاياة"، لسعيد بن مسعدة الأخفش، ذكره صاحب الحزانة في مواضع عديدة، باسم المعاياة"، وقد وصل إلينا هذا الكتاب(")، وما قاله سركين اعتمد فيه فيما يبدو على ما أشار إليه كارل بروكلمان (١٣٧٥) في كتابه "تاريخ الأدب العربي" من وجود نسخة من الكتاب في مكتبة الفاتيكان(")، تحمل رقم ١٩٧٧، وهذه النسخة المشار إليها حصل على نسخة مصورة منها الدكتور فائز فارس، وأكد بعد اطلاعه عليها وقراءها ألها ليست هي كتاب المعاياة للأخفش وإنما هي لعالم آخر بحهول(")، ومما يؤكد ما توصل إليه الدكتور فائز فارس أن المخطوط المشار إليه لا تزيد أوراقه عن أربع ورقات الدكتور فائز فارس أن المخطوط المشار إليه لا تزيد أوراقه عن أربع ورقات فقط، وكتاب المعاياة للأخفش لاشك أنه أكبر من ذلك بكثير، وبعد هذا الذي ذكرته أقول: إن كتاب أبيات المعاياة لأبي الحسن سعيد بن مسعدة الأخفش لا يزال في عداد الكتب المفقودة، وبناء عليه فقد عقدت العزم على جمع نصوصه وما يتعلق به من كتب التراث المختلفة، ولإثمام عملية الجمع وعملة بالقواعد والأصول المتبعة في عملية البحث عن المسائل والنصوص وعملاً بالقواعد والأصول المتبعة في عملية البحث عن المسائل والنصوص وعملاً بالقواعد والأصول المتبعة في عملية البحث عن المسائل والنصوص وعملاً بالقواعد والأصول المتبعة في عملية البحث عن المسائل والنصوص

<sup>(</sup>١) تاريخ التراث العربي – الشعر– ١٠٤/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تاريخ الأدب العربي ٢/٢٥١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المخطوطات العربية في مكتبة الفاتيكان ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: معاني القرآن للأخفش مقدمة المحقق ٤٧/١.

المفقودة بدأت بكتب الأخفش الأخرى التي لم تفقد، وهي ثلاثة فقط، وهيعها حقق وطبع، وهي: معاني القرآن (())، وكتاب العروض (؟)، وكتاب القوافي (")، فلم أحد فيها أي ذكر أو إحالة على كتاب يعنى بالشعر وغريبه، سواء أكان باسم "المعاياة"، أم "أبيات المعاني"، أم "معاني الشعر"، وبعد الفراغ من كتب أبي الحسن توجهت إلى كتب معاصريه وتلامذته فلم أحد فيها نقولاً عن الأخفش معزوة إلى كتابنا المدروس بعنواناته المختلفة، ثم اتجهت بعد ذلك إلى البحث في الكتب الخاصة بفن الكتاب المفقود، وهو العناية بتبيين وتوضيح معاني الأبيات الشعرية الغامضة، وهي كثيرة جدًّا لكن أغلبها مفقود، وما وحدته منها هي، معاني الشعر لأبي عثمان الأشنانداني، سعيد مارون (٢٥٦ه)(٤)، وكتاب المعاني الكبير في أبيات المعاني لابن قتيبة بن هارون (٢٥٦ه)(٤)، وكتاب المعاني الكبير في أبيات المعاني لابن قتيبة على كتاب معين من كتبها بعض المرويات عن الأخفش لكن دون النص على كتاب معين من كتبها، ثم اتجهت إلى الكتب التي تعنى بإعراب المشكل من الأبيات الشعرية، وكذلك كتب الشواهد الشعرية النحوية، واخترت

 <sup>(</sup>١) حرج بثلاثة تحقيقات، أحدها للدكتور فائز فارس، ونشر عام ١٤٠٠هـ.، والثاني للدكتور
 عبدالأمير الورد، ونشر عام ٤٠٤٥هـ.، والثالث للدكتورة هدى قراعة، ونشر عام ٤١١١هـ.

<sup>(</sup>٢) خرج بتحقيقين، أحدهما للدكتور أحمد محمد عبدالدايم، والثاني للدكتور سيد البحراوي.

<sup>(</sup>٣) حققه الدكتور عزة حسن، ١٩٧٠م، وأعاد تحقيقه ونشره أحمد راتب النفاخ، ١٩٧٤م.

<sup>(</sup>٤) صدر الكتاب في مجلد واحد عن دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٨٠٤.٥.

 <sup>(</sup>٥) صدر الكتاب في مجلدين عن دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، د٠٤١٥.

<sup>(</sup>٦) ينظر: معاني الشعر للأشنانداني ٧، ٨٢، والمعاني الكبير لابن قتيبة ٩٣٤/٢، ٩٣٥، ٩٣٧،

منها ما يتعلق بأبيات المعاني فوحدت فيها بعض الروايات والتحريجات معزوة إلى الأخفش لكن دون نص على اسم الكتاب، ولذلك فلعله من نافلة القول أن أشير إلى أن هناك الكثير من الروايات والتوجيهات التي نسبت لأبي الحسن منقولة من كتاب المعاياة، ولكن لا أستطيع أن أحزم بمسألة بعينها لعدم نص تلك المصادر على ألها من ذلك الكتاب بأسمائه الثلاثة، والمصادر التي نصص أصحابها على النقل عن كتاب المعاياة—بحسب ما اطلعت عليه—هي:

- اللامع العزيزي شرح ديوان المتنبي، لأبي العلاء أحمد بن عبد الله المعري، ونقل عنه في موضع واحد فقط(١).
  - ٢- خزانة الأدب، ونقل عنه في أحد عشر موضعًا (٢).
- ٣- شرح أبيات مغنى اللبيب، ونقل عنه في ثلاثة عشر موضعًا(٣).
  - ٤- شرح شواهد الشافية، ونقل عنه في موضعين(٤).
- حاشية على شرح بانت سعاد، ونقل عنه في موضعين أيضًا (٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: اللامع العزيزي ٨٧ه.

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح أبيات مغني اللبيب ٧/١٥، ٢٤٩، ٩٥/٢، ٩٥/٢، ١١٢، ١٤/٤، ٢١/٥، ٣٠٢، ٣٠٠، ٣٠٠، ٢٤٥، ١١٢، ١٣٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر: شرح شواهد الشافية ٢٨/٤، ٣٤.

 <sup>(</sup>۵) ینظر: حاشیة علی شرح بانت سعاد ۳۰۳/۱ (۳۰۳۸.

وقد بلغ بحموع المواضع التي نقلها عبدالقادر البغدادي ثمانية وعشرين موضعًا.

حناية القاضي وكفاية الراضي على تفسير البيضاوي، لشهاب الدين الخفاجي (١٠٦٥)، ونقل عنه في موضع واحد فقط (١٠).

ولم أعشر على نصوص أخرى في غير تلك المصادر على الرغم من أيي رجعت إلى مئات المصادر إن لم تتجاوزها، من أجل الظفر بإحالة على ذلك الكتاب.

<sup>(</sup>١) ينظر: حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي ٣٣٠/٤.

الفصل الثاني: دراسة منهجية للكتاب: المبحث الأول: المعاني في الكتاب:

أبوالحسن عندما ألف في أبيات المعاني كان هدفه الأول تجلية معانيها الغامضة وتبيين ما فيها من غريب، ولذلك فلا غرابة في أن يكون الحيز الأكبر من كتابه يعني بهذا الجانب، وما وحدته من أبيات غريبة المعاني منسوب تفسيرها وتوضيحها إلى كتاب الأحفش إنما تكمن غرابتها في عدة أمور بتبيينها يزول الغموض، وهذه الأمور هي:

۱- اشتمال البيت على لفظ غريب، فمن خلال تبيينه لمعنى "رئمان"،
 و"علوق"، أزال الغموض الحاصل في قول أفنون التغليى:

أمْ كيف ينفعُ ما تعطي العَلوقُ به رئمانُ أنفِ إذا ما ضنَّ باللَّبنِ(١)

> ومن خلال كلمة "مُحَصَّلَة" جاء الغموض في بيت الشاعر: ألا رجلًا جزاه الله خيرًا يدلُّ على مُحَصَّلة تبيت<sup>(٣)</sup>

<sup>(</sup>١) ينظر: المفضليات٢٦٣، والبيان والتبيين ٣٢/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح أبيات مغني اللبيب ٢٤٩/١.

<sup>(</sup>٣) البيت غير منسوب في: الكتاب ٣٠٨/٢، وتمذيب اللغة ١٤٢/٤، ومقاييس اللغة ٢/ ٦٨ (حصل).

فبين علماء اللغة أن المراد بـ "المُحَصَلَة" المرأة التي تحصل الذهب، فتميزه من تراب المعدن، وأراد: تبيت عنده إما للتحصيل، أو للفاحشة (١)، وأول البيت يدل على أنه أراد تبيت عنده كزوجة لا كزانية، إذ لا يستقيم الدعاء بالخير لمن دل على فاحشة، أما الأخفش في كتاب المعاياة فقد أتى بمعنى غريب غير مفهوم، قال البغدادي: (وأورده أبو الحسن الأخفش، سعيد بن مسعدة في كتاب "المعاياة" وقال: قوله محصلة، موضع يجمع الناس، أي: يحصلهم، هذا كلامه، ولا معنى له هنا (٢).

ومن الألفاظ الغريبة التي نُقِل عن الأخفش تبيينها في أبيات المعاني لكن دون نص على كتابه كلمة "روبي" في بيت بشر بن أبي خازم:

فأمّا تميمٌ تميمُ بنُ مُرِّ فألفاهُمُ القومُ رَوْبي نياما(٣)

قال أبو الحسن: روبي حثراء الأنفس مختلطين (٤)، وقيل في معناها: هم سكارى من اللبن، أو لم يحكموا أمرهم.

ومنها أيضًا كلمة "الثقاف" في قول الشماخ يذكر القوس: أقام الثقاف والطريدةُ درأها كما أحرجَتْ ضغن الشَموس المهامز(°)

 <sup>(</sup>۱) ينظر: تمذيب اللغة ١٤٢/٤، ومقاييس اللغة ٢/ ٦٨ (حصل)، ولسان العرب ١٥٤/١١
 (حصل)، والخزانة ٤/٣، وشرح أبيات مغنى اللبيب ٩٥/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح أبيات مغنى اللبيب ٩٥/٢، والخزانة ٣٤/٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ديوان بشر بن أبي خازم ١٩٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المعاني الكبير في أبيات المعاني لابن قتيبة ٩٣٧/٢.

 <sup>(</sup>a) ينظر: ديوان الشماخ ١٨٦.

وبينها الأخفش بقوله: هي الحديدة التي تكون مع المثقب ينحت ها، ودرؤها اعوجاجها(').

بِأَيْدِي رِجَالٍ لِم يَشيموا سُيُوفَهُم وَلَمْ تَكُثُر الْقَتْلَى هَا حِين سُلُّتُ(٢)

ف "يشيم" فيه من "شام" وهو من الأضداد، يقال: شام سيفه، إذا سله، وشام سيفه: إذا أغمده، ولهذا اختلف في تفسير البيت، فقال بعضهم أراد الشاعر: لم يعمدوا سيوفهم إلا بعد أن كثرت بها القتلى، وقال آخرون: أراد لم يسلوا سيوفهم إلا وقد كثرت بها القتلى، والقولان صحيحان ويحتملهما البيت "، وعلى المعنيين، الجملة الفعلية المقترنة بالواو "و لم تكثر "حال من واو الجماعة، وقد أورد الأخفش في كتابه المعاياة هذا البيت مع اختلاف في الرواية واقتصر على معنى الإغماد، قال البغدادي: (اقتصر الأخفش المجاشعي في كتاب "المعاياة" على معنى الإغماد في البيت الشاهد، ورواه هكذا(؛):

<sup>(</sup>١) ينظر: المعاني الكبير في أبيات المعاني لابن قتيبة ١٠٤٥/٢.

<sup>(</sup>٢) البيت ليس في ديوان الفرزدق، وهو منسوب إليه في كتاب الكامل للمبرد ٢٤٤/١، والأضداد للأنباري ٩د٢، وقال ابن رشيق في العمدة ١٨٦/٢: (وقال سليمان بن قنة في رثاء الحسين بن على رضى الله عنهما، ويروي للفرزدق) ثم أورد البيت.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الأضداد للأنباري ٩٥٧، والعمدة لابن رشيق ١٨٧/٢.

<sup>(</sup>٤) نقل البغدادي في حاشية على شرح بانت سعاد ٧٣٦/٢ هذا النص نفسه عن كتاب المعاياة للأخفش، إلا أنه لم يجعل هذا البيت رواية لبيت الفرزدق، وإنما قال: (وروى الأخفش أبو الحسن سعيد بن مسعدة المحاشعي في كتاب أبيات المعاني المسمى بالمعاياة بيتًا مثل هذا، وهو لعمر بن أبي ربيعة) ثم أورد البيت.

أُسُودٌ ضِرَاءٌ ما تُشَامُ سيوفُهم وَ لَم تَكْثُر الْقَتْلَى إذا هي سُلَّتِ أراد: ما تشام سيوفهم إذا هي سلت، ولم تكثر القتلى، ولكنها تشام وقد كثرت القتلى، انتهى(١).

٢- اشتمال البيت على ضمير يحتمل أكثر من شيء يعود إليه، ومن أمثلته قول حسان بن ثابت رضي الله عنه في مدح النبي صلى الله عليه وسلم: أَتَانَا فَلم نعدل سواهُ بِغَيْرِهِ نَبِي أَتَى من عِنْد ذِي الْعَرْش هاديا(٢)

يرى الأخفش في كتابه أبيات المعاياة أن الإشكال الواقع فيه نشأ من توهم اتحاد مرجع الضميرين، وزال باختلاف المرجع، قال: (وقال حسّان بن ثابت، وهو يعني النبي صلى الله عليه وسلم:

أتانا فلم نعدل سواه بغيره نبيٌّ أتى من عند ذي العرش هاديا

ذلك أن سوى النبي صلى الله عليه وسلم هو غيره، فقال: لم نعدل سواه بغير سواه، فغير السوى هو النبي صلى الله عليه وسلم (٢)، فــ "سوى" من الأضداد، سوى الرجل: غيره، وسوى الرجل: الرجل بعينه، فالهاء في "بغيره" اللسوى"، فكأنه قال: لم نعدل سواه بغير السوى، وغير سواه هو نفسه عليه السلام، فالمعنى لم نعدل سواه به (٤).

<sup>(</sup>١) شرح أبيات مغنى اللبيب ١٠٩/٦.

<sup>(</sup>٢) البيت ليس في ديوان حسان، ومنسوب له في جمهرة اللغة ٢٣٣/١، ومغني اللبيب ٢١٣.

<sup>(</sup>٣) شرح أبيات مغني اللبيب ١٤/٤ - ١٥، ونقله عن الأحفش دون نص على اسم الكتاب أبوحاتم السحستاني في كتابه الأضداد ١٢٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الأضداد لأبي حاتم السحستاني ١٢٣، جمهرة اللغة ٢٣٧/١، والأضداد ٤١، ومغني اللبيب ٢٣٠، وشرح أبيات مغني اللبيب ٢٠٨/١، والمزهر ٣٠٨/١، وشرح أبيات مغني اللبيب ٤/٥.

اشتمال البيت على تركيب أو تراكيب خارجة عن الترتيب المعهود، من خلال تقديم ما حقه التأخير أو العكس، وهذا الأمر
 لا شك يؤدي إلى غموض البيت واستغلاق معناه، ومن أمثلة ذلك تبينه لبت الفيزق:

إِلَى مَلِكَ مَا أُمُّهُ مِنْ مُحَارِبِ أَبُوهُ وَلاَ كَانَتْ كُلَيْبٌ تُصَاهِرُهُ(١)

بأنه على هذه الرواية مبني على التقديم والتأخير، والأصل: أبوه ما أمه من محارب، فـــ"أبوه" مبتدأ، و"أمه"مبتدأ ثان، ومن محارب خبره، وهما خبر المبتدأ الأول، فقدم الخبر وهو جملة على المبتدأ،قال البغدادي: (قال أبو الحسن سعيد من مسعدة المحاشعي الأخفش في كتاب "المعاياة" قال الفرزدق: إلى ملك ما أمه من محارب أبوه .. البيت، يريد: إلى ملك أبوه ما أمه من محارب، زعموا أنه هكذا قاله، وقال بعضهم: إنما قال: إلى ملك ما أمه من محارب أبوها .. البيت، يريد: إن أمه ليس أبوها من محارب انتهى (٢)).

أراد: أبوه ما أمه من محارب، فأبوه

وكذلك أيضًا تبيينه لبيت الفرزدق الآخر الذي يمدح فيه إبراهيم بن إسماعيل خال هشام بن عبدالملك:

وما مثلُه في الناس إلاّ مُملّكًا لَبو أمّه حيٌّ أبوه يُقاربُهْ (٣)

بأن حفاء المعنى فيه سببه التقديم والتأخير غير السائغ، ولو أعاد كل لفظ إلى مكانه لزال انبهام المعنى وخفائه، وأصل البيت على ما ينبغي أن يكون عليه

<sup>(</sup>١) ينظر: ديوان الفرزدق ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) شرح أبيات مغني اللبيب ٣٥/٣.

 <sup>(</sup>٣) البيت منسوب للفرزدق في الوساطة بين المتنبئ وخصومه ٤١٦، والعمدة في محاسن الشعر
 وآدابه ٩٦/٢، والمثل السائر ٣٠٦/١، ولم أحده في ديوان الشاعر.

اللفظ: وما مثله في الناس حي يقاربه، يعني إبراهيم، إلا مملك أبو أمه أبوه، يعني هشامًا، لأن أبا أمه أبو الممدوح، ف "إلا مملك" بدل من "حي يقاربه"، فلما قدمه بطل البدل ونصب على الاستثناء (١)، وهذا البيت وما شابحه أخرجه بعض العلماء من أبيات المعاني، لأن الغموض الحاصل فيها ليس سببه خفاء المعني وإنما سببه التعقيد اللفظي، قال ابن شرف القيرواني معلقًا على البيت: (ليس تحته شيء سوى أنه شريف كابن أخته شريف (٢))، وقال البغدادي معلقًا: (وقد أدخلوه في كتب المعاني، منهم المجاشعي (٣))، يعني أبا الحسن الأخفش.

(١) نقل هذا التقدير والتخريج عن الأخفش المفجع الكاتب (أحد تلاميذ ثعلب) في كتابه الترجمان

في أبيات المعاني، وبعض نصوصه موجودة ضمن مخطوط معاني الشعر للأشنانداني، وقد نشره عز الدين التنوخي في مجلة المجمع العلمي العربي، المجلد ٤٠، الجزء ١، ١٩٦٥، الصفحة ٦٥.

<sup>(</sup>٢) رسائل الانتقاد في نقد الشعر والشعراء ٥٤.

<sup>(</sup>٣) شرح أبيات مغني للبيب ١٤/٤.

## المبحث الثاني: اللغة والنحو في الكتاب:

وظف الأخفش براعته في النحو واللغة في تبيين معنى كثير من الأبيات التي تحمل معاني غامضة، من ذلك تبيينه لمعنى قول حرير يرثي عمر بن عبد العزيز:

والشمسُ طالعةٌ ليستْ بكاسفة تبكي عليكَ نجومَ الليلِ والقمرا(')
بأن "نجوم" منصوبة بكاسفة، والقمر معطوف عليها، وفي "تبكي"
ضمير يعود إلى "الشمس"، والمعنى أن الشمس طالعة وليست مع طلوعها كاسفة نجوم الليل والقمر، لأن عظم الرزء قد سلبها ضوءها، فلم يناف طلوعها ظهور الكواكب، قال البغدادي: (وكذا رواه الأخفش المجاشعي في كتاب المعاياة، وقال: أراد الشمس طالعة ولا ضوء لها، فترى مع طلوعها النجوم بادية لم يكسفها ضوء الشمس، فليست بكاسفة نجوم الليل والقمر('')، وهناك أقوال أخرى قيلت في توجيه النصب(")، وما ذكره الأخفش هو أشهرها وأقركها، وقبل هذا البيت قال الشاعر في القصيدة نفسها: حُملُت أَمرًا عَظيمًا فَاصْطَبَرْت لَهُ وَقُمْتَ فيه بأَمْر الله يَا عُمرَ(')

وهذا البيت معناه ظاهر لا خفاء فيه، وعليه فهو لا يعد في أبيات المعاني، وإنما علق عليه الأخفش فيما يظهر لكونه جاء مجاورًا للبيت السابق

<sup>(</sup>١) البيت في ديوان الشاعر ٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح شواهد الشافية ٢٨/٤.

 <sup>(</sup>٣) ينظر: التذييل والتكميل ١٤٦/٨، والانتخاب لكشف الأبيات المشكلة الإعراب لابن عدلان
 ٤١، والأشباه والنظائر ٣٢١/٣-٣٢٤، وشرح شواهد الشافية ٢٦/٤-٣٣.

<sup>(</sup>٤) البيت في ديوان الشاعر ٣٣٢.

الذي أوضح معناه وبينه بما يراه، وهذا البيت فيه إشكال نحوي أراد الأخفش توضيحه، وذلك أن الاسم العلم المفرد يبنى على الضم في حال ندائه، وهنا في البيت جاء منصوبًا، فخرجه الأخفش في كتاب المعاياة على أحد أمرين، أحدهما أن تكون الالف هي المبدلة من ياء المتكلم، والثاني أن يكون عمر منادى منكرًا منصوبًا وألفه بدل من نون التنوين(١)، والصحيح أن "يا" في البيت للندبة نائبة عن "وا"، والأصل: يا عمراه، فحذف الهاء في القافية لاستغنائه عنها، وبحيء "يا" للندبة أمر جائز بشرط الوضوح وعدم اللبس(٢)، وصدور ذلك بعد موت عمر دليل على أن المقصود الرثاء والتوجع لا النداء، ويظهر أن الأخفش استدل على القول الثاني الذي أجازه بقول الأحوص ويظهر أن الأخفش استدل على القول الثاني الذي أجازه بقول الأحوص

سلامُ الله يا مطرًا عليها وليس عليكَ يا مطرُ السلامُ (") بنصب "مطر"، قال البغدادي بعد أن أورد البيت برواية الرفع: (ورواه الأخفش في المعاياة يا مطرًا، وقال: نصب مطرًا لأنه نكرة(٤))،

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح شواهد الشافية ٣٤/٤.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: الكامل للمبرد ۲۰۲/۲، والبديع في علم العربية ٤٢٧/١، وشرح التسهيل ٤١٣/٣.
 وشرح أبيات مغنى اللبيب ١٦١/٦، وشرح شواهد الشافية ٣٤/٤.

<sup>(</sup>٣) البيت في ديوان الشاعر ١٩٠.

<sup>(</sup>٤) خزانة الأدب ١٥١/٢ ١، وينظر: شرح أبيات مغنى اللبيب ٥٤/٦.

وتوجيهه هذا ضعيف والأحسن منه توجيه الجمهور وهو ألهم لما أرادوا تنوينه ردوه إلى الأصل، لأن أصل النداء النصب(١).

ومن توظيفه النحو في تبيين المعنى، اقتصاره على رواية النصب في "رئمان" في قول أفنون التغلبي:

أَنَّى حَزَوْا عَامَرًا سُواًى بِفَعْلِهِمُ أَمْ كَيف يَجْزُوننِي السُّواَى مِنَ الحَسَنِ أَنَّى حَزَوْننِي السُّواَى مِنَ الحَسَنِ أَمْ كَيف يَجْزُوننِي السُّواَى مِنَ الحَسَنِ اللَّبَنِ (٢) أَمْ كَيف ينفع ما تعطي العلوقُ به رئمانَ أنفٍ إذا ما ضُنَّ باللَّبَنِ (٢)

لأن هذه الرواية في نظره أقرب من جهة المعنى من روايتي الرفع والجر، فالشاعر يعاتب قومًا قابلوا إحسان قبيلة عامر بالإساءة، وكذلك صنعوا معه أيضًا، ويشبههم بالناقة العلوق، ترأف وتعطف على ولد غيرها لكنها لا تعطيه لبنًا، فعطفها لا يتجاوز شمها له بأنفها، ولا ينفع رئمان الأنف من غير إعطاء اللبن، والنصب عند الأخفش على أنه مفعول "تعطي"، قال البغدادي: (و لم يذكر أبو الحسن سعيد بن مسعدة المجاشعي الأخفش في كتاب "المعاياة" إلا النصب بتعطي، قال: نصب الرئمان وذلك أن الناقة تعطف على غير ولدها فترأمه، ولا تدر عليه وتمنعه اللبن، فقال: كيف ينفعه رئمان أنف إذا ما ضن عليه باللبن، و الرئمان: مصدر، والعلوق: التي تعلق غير ولدها، انتهى كلامه(").

 <sup>(</sup>١) ينظر: أخبار أبي القاسم الزحاجي ٢٢٨، وشرح السيرافي ١٩٢/١، والبديع في علم العربية
 ٣٩٧/١، وتمهيد القواعد ٣٥٥٣/٧، وحزانة الأدب ١٥١/٢.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح أبيات مغنى اللبيب ٢٤٩/١.

وذهب كثير من النحويين إلى أن "ما" في ""مما يقوم" في قول الشاعر (١٠):

ألف الصُّفُونَ فَمَا يَزَالُ كَأَنَّهُ عَمَا يَقُومُ عَلَى الثَّلَاثِ كَسيراً معلقة مصدرية، فالمعنى: من قيامه، و"كسيرًا "خبر"ما يزال"، و"من" متعلقة بالخبر المحذوف، وتقدير اللفظ والمعنى: ألف القيام على ثلاث، فما يزال كسيرًا، أي: ثانيًا إحدى قوائمه حتى كأنه مخلوق من القيام على الثلاث(٢)، وفهب أبو الحسن الأخفش في كتاب المعاياة إلى أن "ما" موصولة بمعنى الذي، وضمير "يقوم" عائد إليها، وهي خبر"كأنّ"، وكسيرًا حال من الضمير، وهو بمعنى مكسور، و"كأنّ" ومعمولاها خبر "مايزال"، أي كأنه من الجنس الذي يقوم على الثلاث(٣)، وهذا الرأي اختاره ابن الحاجب في أماليه لكن دون عزو إلى الأخفش، ورد القول بمصدرية "ما" من ثلاثة وجوه أحدها: أن "كأنّ" تبقى بلا خبر، إذ "نما يقوم" لا يصلح أن يكون خبرًا لفوات الفائدة فيه، والثانى: أن "كأنّ" تبقى غير مرتبطة بشيء، والثالث:

<sup>(</sup>١) في وصف فرس صافن أي ثان في وقوفه إحدى قوائمه، والبيت ينسب للعجاج، انظر ملحقات ديوانه ٢٨٥/٢.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: أمالي ابن الشحري ١٠٦/١، ومغني اللبيب ٤١٩، وشرح أبيات مغني اللبيب ٣٠١/٥ ٣٠٢.

 <sup>(</sup>٣) ينظر النقل عن كتاب المعاياة في: شرح أبيات مغني اللبيب ٣٠٢/٥، والرأي بلا نسبة في أمالي
 ابن الحاجب ٦٣٦/٢، ومغنى اللبيب ٤١٩.

وعد النقاد قول الشاعر:

كَأَنَّ حُمُولَهِمُ لما استقلت ثلاثةُ أكلب متطاردان(٢)

<sup>(</sup>١) ينظر: أماني ابن الحاجب ٦٣٦/٢.

<sup>(</sup>٢) البيت غير منسوب في الخزانة ٣٩/٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: نقد الشعر ٧٧، وسر الفصاحة ٢٣٦، والخزانة ٣٩/٥.

<sup>(</sup>٤) الخزانة ٥/٣٩.

والمتاع، ولذلك تطارد لخفة ما عليها، وبعضها هزيل حدا لا يقدر على الطراد، وهو الثالث الذي لم يصفه(١).

## وفي قول الشاعر:

أَلَيس أُمِيرِي فِي الْأُمُورِ بَأَنْتُمَا بِمَا لِسَتُمَا أَهلَ الخيانةِ والغدرِ (٢)

حكم الأخفش على الباء في "بأنتما" بالزيادة، وجعل اسم "ليس" ضمير الشأن محذوفًا، والمعنى عنده: أليس الأمر أميري أنتما، قال البغدادي: (وأورد الأخفش أبو الحسن المجاشعي هذا البيت في كتاب "المعاياة" وقال: سمعت من خلف(")جعل الباء في أنتما زائدة، وأضمر في ليس اسمًا، أراد: أليس الأمر أميري أنتما، انتهى(").

## وفي قول النابغة الذبياني:

أتاني أبيتَ اللعنَ أنَّك لُمتَني وتلك التي تَستكُ منها المسامعُ ملامةَ أنْ قدْ قلتَ سوفَ أناله وذلك من تلقاء مثلك رائعُ<sup>(٥)</sup>

جعل الأخفش "ملامة" منصوبة على المصدر، وعامله "لمتني"، وحكم عليه بأنه ضعيف، لأن المفعول المطلق المؤكد لعامله من تمام "أنَّ" واسمها وخبره، قال البغدادي ناقلاً عن أبي الحسن في كتابه أبيات المعاياة: (نصب ملامة، على

<sup>(</sup>١) ينظر: الخزانة ٣٩/٥.

 <sup>(</sup>٢) البيت استشهد به كثير من النحويين من غير نسبة لقائل، ينظر: تمهيد القواعد ٧٦١/٢، ومغني اللبيب ٤٠٣، والمقاصد النحوية ٣٨٧/١.

 <sup>(</sup>٣) هو خلف بن حيان، المعروف بخلف الأحمر (١٨٠٥)، قال عنه الأخفش: لم أدرك أحدا أعلم
 بالشعر من خلف الأحمر والأصمعي. ينظر:معجم الأدباء ١٢٥٥/٣.

<sup>(</sup>٤) شرح أبيات مغني اللبيب ٧٤٥/٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: ديوان النابغة ٣٤.

"أنك لمتني"، فجاء به من بعد ما تم الاسم، وهو من الصلة، وهذا رديء. انتهى(١).

وفي قول الفرزدق:

وَمَا زُرِتُ سَلَمَى أَن تَكُونَ حَبِيبَةً إِلَيٌّ وَلا دينِ لَهَا أَنا طَالِبُهُ<sup>(٢)</sup>

جعل الأخفش المصدر المؤول من "أن" و "تكون" مجرورًا بلام مقدره، ولذلك عطف عليه بالجر "ولا دين، قال البغدادي: (قال سيبويه بعد إنشاده: كأنه قال: لأن، وكذا قدره الأخفش المجاشعي في كتاب "المعاياة"("))، والمراد بــــ "سلمى" أحد جبلي طيئ، والمعنى: لم أقدم لزيارة سكان هذا الجبل، ولا لمطالبة دين لي عند بعض سكانه، بل قدمت لأجل هذا الممدوح(٤).

وفي قول ذي الرمة:

حَرَاجِيْجُ لاَ تَنْفَكُ إلا مُنَاخَةً عَلَى الْخَسْفِ أَوْ نَرْمِي بِهَا بَلَدا قَفْرا(٥)

يرى الأحفش في كتابه أبيات المعاياة أن المعنى يختل ويفسد إذا جعلنا "مناخة" هي خبر الفعل الناقص "تنفك"، فلا يجوز أن تقول مثلاً: مازال المطر إلا منهمرًا، لأن الأفعال الناقصة المسبوقة بنفي تدل على الثبوت والاستمرار، وهي عكس جميع الأفعال إذ إن نفيها إثبات، فإذا دخل حرف الاستثناء على الخبر، أدى ذلك إلى عودة المعنى إلى النفي، فيحدث التناقض، ولذلك حرَّج أبو الحسن

<sup>(</sup>١) شرح أبيات مغني اللبيب ١٣٠/٧، والخزانة ٤٦٠/٢.

<sup>(</sup>٢) البيت في ديوان الفرزدق ٧٨.

<sup>(</sup>٣) شرح أبيات مغني اللبيب ١٣٦/٧-١٣٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

البيت في ديوان الشاعر ١٤١٩/٣، وحراجيج جمع حرجوج، والمراد به هنا النوق الضامرة،
 والخسف الجوع.

البيت على وجه يستقيم به المعنى، بأن جعل "على الخسف" هي الخبر، و"مناحة" منصوب على الحال، أو استثناء مقدم، قال البغدادي: (وقول المصنف: وقال جماعة كثيرة: هي ناقصة، والخبر على الحسف.. إلخ، أقول: أول من ذهب إلى هذا أبو الحسن الأحفش، سعيد بن مسعدة المجاشعي، قال في كتاب "المعاياة": أراد: لا تنفك على الحسف أو يرمي كما بلدًا قفرًا إلا وهي مناحة، لأنه لا يجوز لا تنفك إلا مناحة، كما لا تقول: لا تزول إلا مناحة، انتهى (١)، وللبيت تخريجات أحرى ذكرها بعض النحويين (٢).

وفي قول الشاعر:

أَبَى جُودُهُ لا البُخْلِ واستعجلَتْ بِهِ ﴿ لَكُمْ مِنْ فَتَى لا يَمْنَعُ الجُوعَ قَاتِلَهُ ٣٠

روى أبو الحسن في كتابه المعاياة "البخل" بالجر والنصب، وبين وجه كلّ منهما، أما الجر فعلى تقدير أن "لا" اسمًا، وأضافه إلى "الجود، وساغت الإضافة، لأن "لا" قد تكون للجود كما تكون للبخل، وأما النصب فعلى تقدير زيادة "لا"، ونصبه على البدل، أو عطف البيان، أو المفعول لأجله على حذف مضاف، أي: كراهة البخل، والمعنى أنه لا ينطق بــــــــــ "لا" قط لئلا يقع في البخل، قال البغدادي: (وروى الجر والنصب أبو الحسن الأخفش سعيد بن مسعدة المجاشعي في كتاب المعاياة، وهو من أبيات المعاني، قال: أضاف "لا" إلى البخل، أراد: أبى

<sup>(</sup>١) شرح أبيات مغني اللبيب ١١٢/٢، والخزانة ٣/٩٥٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح السيرافي ٢٤٤/٣-٢٤٥، والمسائل الحلبيات ٢٧٨، ٢٧٨، والمحتسب ٣٢٩/١، وشرح المفصل ٩/٤هـ، والإنصاف ٩/١، وشرح الكافية للرضي ١٩٨/٤، وشرح أبيات مغني اللبيب ٢١٢/٢، والخزانة ٣/٩٥٢.

 <sup>(</sup>٣) ينظر البيت بلا نسبة في: معاني القرآن للأخفش ٣٢١/١، والمسائل العسكرية ٩٣، وتمذيب
 اللغة ١٩٥٥، والخصائص ٣٥/٢.

جوده "لا" التي تكون للبحل، وقال بعضهم: لا البحلَ، جعل "لا" زائدة، ونفيت البحل ونفيت قاتله، لأنه أراد: لا يمنع الفتى الجوع قاتله، وقاتل الجوع الخبز، وما يؤكل، انتهى(١).

وفي قول عمرو بن أحمر:

أُنشأتُ أَسألُهُ عن حال رفقته فقال حيّ فإنّ الرّكبَ قد ذهبا(٢)

بين الأخفش ثلاثة أمور صرفية جاءت في البيت، الأول أن "حيّ" في البيت مقتطعة من "حيهل"، والثاني جواز ضم الراء وكسرها في كلمة "رفقة"، والثالث معاملة اسم الجمع معاملة المفرد، فقال: ذهب، بالإفراد، ولو راعى معناه لقال: ذهبوا، قال البغدادي: (ورواه الأخفش أبو الحسن سعيد بن مسعدة المحاشعي في كتاب المعاياة، وقال: أراد بقوله: حيهل، فنقصه، والرفقة بضم أولها وتكسر، وجعل الركب بمترلة الواحد، انتهى (٣)).

ونقل عن الأخفش في كتابه أبيات المعاياة تخطئة من يعدي الفعل "أوضع" إلى مفعول في نحو قولهم: أوضعت الركائب، لأنه يرى فيما يبدو أن هذا الفعل مختص بسير الإبل فلذلك يترل مترلة اللازم، لأن مفعوله معلوم من مادة فعله، قال الشهاب الخفاجي: قال (الأخفش في كتاب المعاياة: إنه لا يصح أن يقال: أوضعت الركائب، ولا وضع البعير، وإنما يستعمل بدون قيد (أ)، ونقله الأزهري عن الأخفش دون عزو لكتاب، قال: (وقال الأخفش: يقال أوضعت، وجئت موضعًا،

<sup>(</sup>١) شرح أبيات مغني اللبيب ٢١/٥، وينظر أيضًا كلام الأخفش حول البيت في كتابه معاني القرآن ٣٢١/١.

<sup>(</sup>٢) البيتان منسوبان لعمرو بن أحمر في تمذيب اللغة ١٨٣/٥، والصحاح ١٨٥٤/٠.

<sup>(</sup>٣) الخزانة ٢٥٢/٦.

<sup>(</sup>٤) حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي ٣٣٠/٤.

ولا توقعه على شيء (١) ، ونقله عن الأخفش أيضًا دون عزو عدد من المفسرين (٢) ، وهذا الذي منعه الأخفش ليس محل اتفاق، يقال: وضع البعير وضعًا، إذا أسرع ويقال: أوضعت بعيري، أي جعلته يسرع (٣) ، وقد عممت دلالة الفعل فصار يعني الإسراع، للبعير ولغيره، قال دريد بن الصمة:

ورُبُّتِ غارةٍ أوضعتُ فيها كَسَحّ الخَزْرجِيّ جَرِيمَ تَمْرِ (٤)

أوضعت فيها:أسرعت فيها الحملة على العدو<sup>(۱)</sup>، وفي القرآن الكريم: ﴿ وَلَأَوْضَعُواْ خِلَلَكُمْ ﴾ (<sup>(1)</sup>)، قال الزجاج: (المعنى: ولأسرعوا فيما يخل بكم <sup>(۱)</sup>)، قال الأزهري: (وأخبرني المنذري عن أبي الهيثم أنه سمعه يقول بعد ما عرض عليه كلام الأخفش هذا، يقال: وضع البعير يضع وضعًا إذا عدا فهو واضع، أوضعته أنا أوضعه إيضاعًا، قال: ويقال: وضع الرجل إذا عدا يضع وضعًا (<sup>(۱)</sup>).

<sup>(</sup>١) تمذيب اللغة ٢٧/٣.

 <sup>(</sup>٢) منهم فخر الدين الرازي في التفسير الكبير ٦٣/١٦، وابن عادل الحنبلي في اللباب في علوم
 الكتاب ١٠٨/١٠، ونظام الدين النيسابوري في غرائب القرآن ٤٧٨/٣.

<sup>(</sup>٣) شمس العلوم ٧٢٠٢/١١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ديوان الشاعر ١١٣.

<sup>(</sup>a) ينظر: الصحاح ٣٧٣/١ (سحح)، وشرح أبيات الشافية ٤٧٢/٤.

<sup>(</sup>٦) من الأية ٤٧ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن وإعرابه ١/٢هـ٤.

<sup>(</sup>٨) تمذيب اللغة ٣/٧٤.

## المبحث الثالث: اختلاف رواية الأخفش عن رواية غيره لبعض الأبيات:

استشهد النحويون على جواز بحيء اسم" كان" نكرة، وحبرها معرفة في ضرورة الشعر بأبيات عدة، منها قول القطامي:

قفي قبل التفرق يا ضباعًا ولا يكُ موقفٌ منك الوداعا(١)

فجعلوا "موقف" اسمها، وهي نكرة "، والوداعا" خبر وهو معرفة (٢)، ورواه الأخفش في أبيات المعاياة بنصب موقف، قال البغدادي: (وروى الأخفش المجاشعي في كتاب "المعاياة": ولا يك موقفًا منك الوداعا، وقال: نصب موقفًا لأنه أراد: قفي موقفًا ولا يكن الوداعا، هذا إنشاد بعضهم فيما ذكروا، ورفع بعضهم موقف، انتهى (٣). وعلى رواية الأخفش يكون اسم "يك" ضمير المصدر المفهوم من "قفى"، كأنه قال: ولا يكن الموقف موقف الوداع.

وروى الجمهور قول الشاعر:

سلام الله يا مطرٌ عليها وليس عليك يا مطرُ السلامُ (٤) برفع مطر، ورواية الأحفش في أبيات المعاياة بالنصب (٥).

 <sup>(</sup>١) ديوان الشاعر ٣٧، والبيت منسوب للقطامي في أغلب كتب النحو. ينظر: الكتاب ٢٤٣/٢،
 والمقتضب ٩٤/٤.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: المقتضب ٩١/٤، ٩٣، والأصول ٨٣/١، وشرح التسهيل ٣٥٦/١، والتذييل والتكميل ١٨٥/٤، وتمهيد القواعد ١١٣٠/٣، والخزانة ٣٦٧/٢، وشرح أبيات مغني اللبيب ٣٤٦/٦ ٣٤٧.

<sup>(</sup>٣) شرح أبيات مغني اللبيب ٣٤٦/٦-٣٤٣، وينظر: سفر السعادة ٣٥٥/٢-٣٥٦، والحزانة ٣٦٧/٢.

<sup>(</sup>٤) البيت للأحوص الأنصاري في ديوانه ١٨٩.

 <sup>(</sup>٥) ينظر: حزانة الأدب ١٥١/٢، ورواية النصب هي اختيار أبي عمرو بن العلاء، وعيسى بن
 عمر، ويونس، والمبرد. ينظر: الكتاب ٢٠٣، والمقتضب ٢١٣/٤.

وروى الأخفش قول حرير ('): والشمسُ طالعةٌ ليست بكاسفة تبكي عليك نجومَ الليل والقمر ا('') والرواية المشهورة:

والشمسُ كاسفةٌ ليست بطالعة تبكي عليك نجومَ الليل والقمرا<sup>(٣)</sup> ورعًم فيروزابادي أن هذه هي الرواية الصحيحة والرواية الأولى وهم<sup>(٥)</sup>.

واستشهد النحويون على ورود ضمير الفصل غير مطابق لما قبله، والأصل فيه المطابقة، بقول الشاعر:

يراه لو أصبت هو المصابا

(١) البيت سبق تخريجه.

(٢) ينظر: شرح شواهد الشافية ٢٨/٤.

(٣) ينظر: التكملة والذيل والصلة ٦/٤ ٥٥، ٣٧٦/٦، وشرح شواهد الشافية ٢٧/٤، وتاج العروس ٣١٠/٢٤.

(٤) ص ٣٣٣.

(٥) ينظر: القاموس المحيط ٨٤٩ (كسف).

(٦) البيت منسوب لجرير في حزانة الأدب ٥/ ٣٩٧، ٤٠١، و لم أجده في ديوانه، وغير منسوب في أغلب كتب النحو.

(٧) ينظر: شرح المفصل ٣٣٠/٢، وشرح التسهيل ١٦٨/١، والتذييل والتكميل ٢٩٧/٢-٢٩٨.

قال البغدادي: (أقول: لم يرو الأخفش في كتاب المعاياة إلا: يراه لو أصبت هو المصابا، بالمثناة التحتية وضمير الغائب (١)، ولا شاهد فيه على هذه الرواية، ويروي الأخفش في المعاياة أيضًا الشطر الأول:

وكم لي في الأباطح من صديق(٢)

وهي خلاف الرواية المشهورة.

وروى الأحفش قول حسان بن ثابت(٣):

أَتَانَا فَلم نعدل سواهُ بِغَيْرِهِ نَبِي أَتَى من عِنْد ذِي الْعَرْش هاديا<sup>(٤)</sup> ورواه بعضهم:

أَتَانَا فَلم نعدل سواهُ بِغَيْرِهِ نبي بدا في ظلمة الليل هاديا<sup>(٥)</sup> وهذا الاحتلاف لا أثر له في شاهد البيت، وقد سبق بيان الشاهد منه، وممن سار على رواية الأحفش ابن دريد في الجمهرة، والأنباري في الأضداد، وأبو على الفارسي في الحجة، والسيوطي في المزهر<sup>(٦)</sup>.

وأكثر النحويين يروي قول قيس بن الخطيم، هكذا: لَو انَّك تُلْقي حَنْظَلاً فَوق بَيْضنا تَدَحْرَج عَن ذي سَامه الْمُتَقاربِ<sup>(٧)</sup>

(١) الخزانة ٥/٩٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الخزانة ٥/١٠٤.

<sup>(</sup>٣) البيت ليس في ديوان حسان، ومنسوب له في جمهرة اللغة ٢٣٣/١، ومغني اللبيب ٢١٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: شرح أبيات مغنى اللبيب ١٤/٤.

 <sup>(</sup>a) ينظر: مغنى اللبيب ٢١٣.

<sup>(</sup>٦) تنظر كتبهم مرتبة: جمهرة اللغة ٢٣٧/١، الأضداد ٤١، الحجة للقراء السبعة ٢٤٩/١، المزهر

۱/۸۰۳، ۳۵۶.

<sup>(</sup>٧) ينظر: ديوان قيس بن الخطيم ٨٦.

وهي رواية الديوان، ويستشهدون به على جواز إضافة الشيء إلى نفسه، فالهاء في "سامه" تعود إلى البيض، و"ذو السام" هو البيض، قال أبو العلاء المعري:(وأكثر الناس ينشد قول قيس بن الخطيم:

لَو انَّك تُلْقي حَنْظُلاً فَوق بَيْضِنا تَدَحْرَج عَن ذِي سَامه الْمَتَقَارِبِ فيضيفون سامًا إلى الهاء العائدة على بيضنا، وذكره أبو الحسن سعيد بن مسعدة في كتاب له يعرف بكتاب "لمعاياة"، ورواه: عن ذي سامة المتقارب(')، وعلى هذه الرواية تكون "المتقارب" صفة لـ "بيضنا"، و"ذي سامة" موضع، و لم يصرف للتأنيث والعلمية(٢).

#### وفي قول النابغة الذبياني:

أتاني أبيت اللعن أنسك لُمتني وتلك التي تستك منها المسامع مقالة أنْ قدْ قلت سوف أناله وذلك من تلقاء مثلك رائع هذه رواية أغلب النحويين، وهي رواية الديوان (٣)، وروى الأحفش ملامة "بدل "مقالة"، قال البغدادي: (أنشد الأحفش المجاشعي في كتاب "المعاياة" هذين البيتين إلا أول البيت الثاني فإنه رواه كذا: ملامة أن قد قلت

وأنشد النحويون قول الأعشى: ألم تغتمض عيناكَ ليلة أرمدا وعادكَ ما عادَ السليمَ المسهّدا(°)

سوف أناله انتهى (٤).

<sup>(</sup>١) اللامع العزيزي شرح ديوان المتنبي للمعري ٥٨٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: سفر السعادة ٧٦٧/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: ديوان النابغة ٣٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: شرح أبيات مغني اللبيب ١٣٦/٧–١٣٧.

<sup>(</sup>٥) هذه رواية الديوان، ينظر: ديوان الأعشى ١٣٥.

على أنه فيه حذفًا تقديره: اغتماض ليلة رجل أرمد، فحذف المضاف إلى الليلة، وهو اغتماض وأقامها مقامه، فصار إعراها كإعرابه، وعليه فـــــ"ليلة"نائب عن مفعول مطلق، وليست ظرفًا، لأن تقدير "في" الظرفية يفسد معنى البيت، إذ ليس التقدير: ألم تغتمض عيناك في ليلة أرمد، وإنما أراد أن اغتماضه كان يسيرًا عليه كاغتماض الأرمد في ليلته(١)، ورواه أبو الحسن الأحفش في كتاب المعاياة(٢):

ألم تغتمض عيناك ليلك أرمدا فيكون ليلك ظرفًا لتغتمض، أي: ألم تغتمض عيناك في ليلك كاغتماض أرمد<sup>(٣)</sup>.

(١) ينظر: شرح التسهيل ١٨٢/٢، ٢٦٨/٣، والارتشاف ١٣٥٧/٣، وشرح أبيات مغني اللبيب
 ١٣٦/٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح أبيات مغني اللبيب ١٣٠/٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح أبيات مغنى اللبيب ١٣٠/٧.

#### الشواهد النحوية الشعرية في الكتاب:

الشواهد هي الأدلة السماعية التي يستدل بها النحوي، ويستشهد بها على حكم من الأحكام، وهي الحجة التي يبطل بها النحوي ما ذهب إليه غيره، أو ينقض بها دليلاً من أدلة خصومه المخالفين<sup>(۱)</sup>، وأعلى الشواهد قيمة ما كان من القرآن الكريم، ويتلوه في المترلة ما سُمع عن العرب نثراً أو شعراً، ولكون كتاب المعاياة يعنى بالشعر فقد احتوت النصوص المنقولة عنه على عدد من الشواهد النحوية الشعرية، من ذلك قول الشاعر:

سلام الله يا مطرّ عليها وليس عليك يا مطر السلام (١)

برفع مطر، فقد استشهد به أبو الحسن على جواز تنوين المنادى المفرد العلم للضرورة، تنوين اضطرار لا تنوين تمكين، وجعله بمترلة تنوين الاسم المرفوع الممنوع من الصرف، فالشاعر أراد يا مطر، ولكنه اضطر إلى تنوينه، قال البغدادي: (قال الأخفش المجاشعي في المعاياة: وحجتهم أنه بمترلة مرفوع ما لا ينصرف فلحقه التنوين على لفظه (٣).

وقول الفرزدق:

إِلَى مَلِكَ مَا أُمُّهُ مِنْ مُحَارِبٍ أَبُوهُ وَلاَ كَانَتْ كُلَيْبٌ تُصَاهِرُهْ(٤)

<sup>(</sup>١) ينظر: مسائل النحو والتصريف المنسوبة إلى كتاب التذكرة للفارسي ص ٧٤٥، رسالة دكتوراه، للباحث عبداللهبن محمد النغيمشي، حامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) خزانة الأدب ١٥٠/٢.

<sup>(</sup>٤) سبق تخریجه

بتذكير الضمير في "أبو" واستشهد به الأخفش على جواز تقديم الخبر الجملة على المبتدأ، قال البغدادي: (قال أبو الحسن سعيد من مسعدة المجاشعي الأخفش في كتاب "المعاياة" قال الفرزدق: إلى ملك ما أمه من عارب أبوه .. البيت، يريد: إلى ملك أبوه ما أمه من محارب أبوه .. البيت، يريد: إلى ملك أبوه ما أمه من محارب ").

وقول الشاعر:

كَأَنَّ حُمُولَهِمُ لما استقلت ثلاثةُ أكلب متطاردان (٢)

وقول الشاعر(١):

حَيدَةُ خالِي ولَقيطٌ وعَلِي وحاتمُ الطائي وَهَّابُ المِئِي و لَم يكن بخالك العبد الدعي يأكلُ أزمانَ الهزالِ والسين

<sup>(</sup>١) ش أبيات مغني اللبيب ٣٥/٣.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الخزانة ٥/٣٩.

<sup>(</sup>٤) البيت نسبه الأخفش في كتاب المعاياة لرجل من طبئ، ونسبه الصغاني في التكملة والذيل والصلة ١٠/٦ لامرأة من بني عقيل تفخر بأخوالها من اليمن، وأوردته أغلب المعاجم من غير نسبة.

واستشهد به على حذف نون الجمع في "مئين" للضرورة (١)، قال البغدادي: (وروى هذين البيتين فقط الأخفش سعيد بن مسعدة في كتاب المعاياة لرجل من طيئ وذكر خالدا بدل حاتم(٢).

## وقول الشاعر:

أَلَيس أُمِيرِي فِي الْأُمُورِ بَأَنْتُمَا بَمَا لَسَتُمَا أَهلَ الخيانةِ والغدرِ (٣)

واستشهد به على زيادة الباء في "بأنتما"، وجعل اسم "ليس" ضمير الشأن محذوفًا (م) المصدرية بالفعل الجامد نادر (د).

# وقول ساعدة في جؤية:

يا ليت شعري ولا مَنْحَى من الْهَرَمِ أم هل على العيش بعد الشّيب من نَدَمِ (١) و استشهد به على أن "أم" غير منحصرة في المتصلة والمنقطعة كما هو مذهب الجمهور، وإنما قد تكون زائدة، قال البغدادي بعد أن أورد البيت:

<sup>(</sup>۱) ينظر: الصحاح ۲٤٨٩/٦ (مأى)، ولسان العرب ۲۷۰/۱۵ (مأى)، وشرح الكافية للرضي ٣٠٠/٣ (مأى)، وشرح شافية ابن الحاجب ١٦٣/٤.

<sup>(</sup>٢)الخزانة ٧/٧٧/.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) شرح أبيات مغنى اللبيب ٥/٥٪.

<sup>(</sup>٥) ينظر: مغني اللبيب ٤٠٣، وتعليق الفرائد ٢٧٥/٢.

 <sup>(</sup>٦) ينظر البيت منسوبا للشاعر في: مغني اللبيب ٧٠، وشرح الأشموني ٣٧٧/٢، وشرح أبيات مغني اللبيب ٢٨٤/١.

("أم" فيه زائدة، كذا قال في البيت أبو الحسن سعيد بن مسعدة المجاشعي الأخفش في كتاب المعاياة(١).

ومما رواه الأخفش في أبيات المعاياة (٢) قول قيس بن الخطيم: لَو انَّكَ تُلُقي حَنْظُلاً فَوق بَيْضِنا تَدَحْرَج عَن ذِي سَامة المُتَقارِبِ (٣) وهو من شواهد الكوفيين على جميء "عن" بمعنى "على "٤٤).

ومما رواه أيضًا قول الفرزدق:

أُسُودٌ ضِرَاءٌ ما تُشَامُ سيوفُهم وَلَمْ تَكْثُر الْقَتْلَى إذا هي سُلْتِ (٥) وأغلب النحويين يرويه هكذا:

بأيدي رجال لم يشيموا سيوفهم وَلم تَكْثُر الْقَتْلَى هَا حَيْن سُلَّتِ ويستشهدون به على دخول واو الحال على الجملة الفعلية في قوله: ولم تكثر القتلى، ولو قدرت الواو عاطفة لانقلب المدح ذمَّان.

وذهب الخليل والكسائي إلى أنه إذا حذف حرف الجر حذفًا مطردًا في "أنّ وأنْ" فإذا عُطف عليه

<sup>(</sup>١) ينظر: شرح أبيات مغنى اللبيب ٢٨٤/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر النقل عنه في: اللامع العزيزي شرح ديوان المتنبي للمعري ٥٨٧.

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه.

 <sup>(</sup>٤) ينظر: حروف المعاني للزجاجي ٨٠، والتذييل والتكميل ٢٢٠/١١، وتمهيد القواعد ٢٩٦٩/٦، والمقاصد الشافية ٦٦١/٣.

 <sup>(</sup>a) ينظر: شرح أبيات مغني اللبيب ١٠٩/٦، وذكر البغدادي في حاشية على شرح بانت سعاد
 ٧٣٦/٢ أن ما أورده الأخفش ليس رواية لبيت الفرزدق وإنما هو بيت آخر لعمر بن أبي ربيعة.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الإنصاف ٩/٢ د٤، ومغنى اللبيب ٤٧١، ٥٣٧.

عُطف عليه بالجر، قال ابن مالك: (وقد استشهد لمذهب الخليل والكسائي بما أنشده الأخفش من قول الشاعر (1):
وَمَا زُرِتُ سَلَمَى أَن تَكُونَ حَبِيبَةً إِلَيَّ وَلا دينٍ لَهَا أَنا طالبه (٢).
وهذا البيت أنشده الأخفش في كتابه أبيات المعاياة (٣)، ويرى أبو حيان (٤) أنه لا حجة فيه لما ذهب إليه الخليل والكسائي لاحتمال أن يكون في موضع نصب، وعطف على توهم الجر، كما قال الشاعر:
مَشَائِيمُ لَيسُوا مُصْلِحِينَ عَشِيرَةً ولا نَاعِبِ إلا بَينِ غُرَابُهَا (٤).

(١) البيت للفرزدق وسبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) شرح التسهيل ٢/١٥٠، وينظر: التذييل والتكميل ١٦/٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح أبيات مغني اللبيب ١٣٦/٧–١٣٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: التذييل والتكميل ١٦/٧.

<sup>(</sup>٥) البيت للأحوص في شرح شواهد المغنى ٨٧١، وخزانة الأدب ٨/٤.

#### المبحث الرابع: التعليل في الكتاب:

التعليل ظاهرة وجدت مع الحكم النحوي منذ أن وجد النحو، وقد اهتم بها النحويون اهتمامًا ظل يتزايد مع تقدم الدراسات النحوية والتصريفية حتى وصلوا فيه إلى أبعد مدى وأصبح التعليل ميدانًا رحبًا تصنف فيه المؤلفات، وتفرد له الكتب، وأحسن ما قيل في تعريفه: هو تفسير الظاهرة اللغوية، والنفوذ إلى ما وراءها، وشرح الأسباب التي جعلتها على ما هي عليه (١)، ومن ينظر في الموجود من كتب الأحفش، وينظر كذلك في ما نقله العلماء عنه يجد أنه اهتم بالتعليلات النحوية اهتمامًا كبيرًا، وصرف لها الكثير من عنايته، ومما وجدته لأبي الحسن من تعليلات في النصوص المنقولة عن كتاب أبيات المعاياة، تعليله لحذف الفتحة التي هي علامة النصب من "أسمو" في قول عامر بن الطفيل (٢):

فَما سُوَّدَتْنِي عَامِرٌ عَن وِرائَةٍ أَبَى اللَّهُ أَنْ أَسْمُو بَأُمٌّ ولا أَبِ

بأن الحركات مستثقلة على حروف العلة، وأنه لما جاز حذف الضمة والكسرة اللتين هما علامتا الرفع والجر في سعة الكلام لأجل التخفيف، جاز للشاعر لما اضطر حذف الفتحة أيضًا قياسًا على أختيها من علامات الإعراب، قال البغدادي: (أورد أبو الحسن سعيد بن مسعدة المجاشعي الأخفش البيت في كتاب المعاياة، وقال: إنما جاز ذلك للشاعر، لأن الحركات مستثقلة في حروف المد واللين، فلما جاز إسكالها في الاسم في موضع الجر والرفع أجري عليه في موضع النصب أيضًا، لما أحبرتك به. انتهى (٢))، ولم أجد بعد بحث واستقراء شاهدًا على حذف الفتحة للتخفيف في غير المعتل إلا بيت الراعي النميري:

<sup>(</sup>١) ينظر: أصول النحو العربي للحلواني ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) البيت في ديوانه ٢٨.

<sup>(</sup>٣) الخزانة ٣٤٣/٨.

تَأْبِي قُضاعَةُ أَنْ تَعْرِفْ لَكُمْ نَسِبًا وَابْنَا نِزَارِ فَأَنْتُمْ بَيْضَةُ البَلَدِ(١)

والعلة في ندرة حذفها هو حفتها، قال ابن جني معلقًا على البيت: (فإنه أسكن المفتوح وقد روي "لا تعرف لكم" فإذا كان كذلك فهو أسهل لاستثقال الضمة (٢)، وقد نفى سيبويه ورود حذف الفتحة في شيء من كلام العرب، قال بعد أن أورد بعض الأبيات التي حذفت الضمة من بعض كلماتمًا: (ولم يجي هذا في النصب، لأن الذين يقولون: كَبْدٌ وفَحْدٌ لا يقولون في جَمَلٍ: جَمْلٌ (٢)، وبيت الراعي والبيت الذي رواه الأخفش يردان هذا.

ومن ذلك تعليله لنصب المنادى وتنوينه في قول الأحوص الأنصاري: سلامُ الله يا مطرًا عليها وليس عليكَ يا مطرُ السَلامُ(٤)

بأن الشاعر أخرجه من العلمية وجعله نكرة، قال في أبيات المعاياة فيما نقله عنه البغدادي: (نصب مطرًا لأنه نكرة (٥٠)، وتعليل الأخفش هذا ضعيف، والأحسن منه تعليل الجمهور وهو أنحم لما أرادوا تنوينه ردوه إلى الأصل، لأن أصل النداء النصب(١٠).

<sup>(</sup>١) البيت في ديوان الراعي ٨٩.

<sup>(</sup>٢) الخصائص ٢/١ ٣٤.

<sup>(</sup>٣) الكتاب ٢٠٢/٤.

<sup>(</sup>٤) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>٥) حزانة الأدب ١٥١/٢ وينظر: ش أبيات مغني اللبيب ٥٤/٦.

 <sup>(</sup>٦) ينظر: أخبار أبي القاسم الزجاجي ٢٢٨، وشرح السيرافي ١٩٢/١، والبديع في علم العربية
 ٣٩٧/١ وخزانة الأدب ١٥١/٢.

# المبحث الرابع: أثر الكتاب في الخالفين:

لأبي الحسن الأخفش الأوسط تأثير كبير على من جاء بعده من العلماء، بل إن تأثيره لا يقل عن تأثير الخليل وسيبويه، وغيرهما من كبار أئمة العربية، وكتب أهل اللغة مليئة بالنقل عنه، والحكاية لأقواله، وحديثي في هذا المبحث ليس عن تأثير الأخفش التأثير العام فهذا ليس موضعه، وهو مما يطول، وإنما سأركز حديثي عن أثر الأخفش في حديثه حول أبيات المعاني، وهذا واضح وحلي في الدراسات اللاحقة، والعلماء في ذلك على قسمين، من يتحدث عن بيت من أبيات المعاني ويسوق نصًا للأخفش، أو يعزو له رأيًا لكن دون إحالة إلى كتاب معين من كتب الأخفش(1)، وهذا النوع لم أدخله في دراستي هذه لاحتمال أن يكون من كتاب آخر غير كتاب المعاياة على الدراسة، ومنهم من ينقل عن الأخفش ويحيل إلى كتاب "المعاياة"، ولا شك أن الإحالة، سواء أكانت مصحوبة بموافقة للأخفش، أو مخالفة له، أو مجرد نقل فقط، تعد مظهرًا من مظاهر التأثر بالكتاب ")، وهناك نوع آخر

<sup>(</sup>١) ينظر على سبيل المثال وليس الحصر: المعاني الكبير في أبيات المعاني ٩٣٤/٢، ٩٣٥، ٩٣٥، ٩٣٠، ٩٠٠، ١٠٠، وكتاب الشعر ٣٢/١، ٥٧، ١٠٠، ١٠٠، ١٠٠، ١٠٠، ٥٤٥/٢، والمسائل البصريات الإيضاح لابن عصفور ٣٦٩/٢، ٥٧/١، ٥٧/١، والحزانة ٤٣٩/١.

من أثر الكتاب يتمثل في تأثير ما تبناه أبو الحسن من آراء وتأويلات على من بعده، وممن وافق الأخفش في تأويله لبعض الأبيات:

ابن السكيت، والمبرد، وابن الأنباري، في قول الفرزدق:

بِأَيْدِي رِجَالٍ لِم يَشيموا سُيُوفَهُم وَ لَم تَكْثُر الْقَتْلَى بِمَا حِين سُلَّتِ (١)

حيث ذهب الأخفش إلى أن معنى "لم يشيموا" لم يغمدوا(٢)، وذكر غيره أن هذا الفعل من الأضداد، يقال: شام سيفه، إذا سله، وشام سيفه: إذا أغمده، وقد اقتصر على معنى الإغماد كما اقتصر عليه الأخفش ابن السكيت في كتابه "أبيات المعانى"(٢)، والمبرد(٤)، وابن الأنباري(٥).

والسيرافي في قول ذي الرمة:

حَرَاجِيْجُ لاَ تَنْفَكُ إلاَّ مُنَاحَةً عَلَى الْحَسْفِ أَوْ نَرْمِي بِهَا بَلَدا قَفْرا(١) حيث ذهب الأخفش إلى أن "مناخة" منصوب على أنه استثناء مقدم، والجار والمحرور "على الخسف" هي الخبر، وتابعه على ذلك السيرافي(٧).

وأبو علي الفارسي في قول حسَّان:

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) شرح أبيات مغنى اللبيب ١٠٩/٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: شرح أبيات مغنى اللبيب ١٠٩/٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكامل ٢٤٤/١.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الأضداد ٢٥٩.

<sup>(</sup>٦) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>٧) شرح السيرافي ٣/٥٤٤.

أَتَانَا فَلَم نعدل سواهُ بِغَيْرِهِ نَبِي أَتَى من عَنْد ذِي الْعَرْشِ هاديا(١) حيث ذهب الأخفش إلى أن معناه: لم نعدل سواه بغير سواه، فغير السوى هو النبي صلى الله عليه وسلم، وتابعه على ذلك الفارسي فقال بعد أن ذكر البيت: (يقول: لم نعدل سوى النبي صلّى الله عليه وسلّم بغير سواه، وغير سواه هو هو(٢)).

وابن الحاجب في قول الشاعر:

أَلفَ الصُّفُونَ فَمَا يَزَالُ كَأَنَّهُ مِمَا يَقُومُ عَلَى الثَّلَاثِ كَسيرَا٣

حيث ذهب أبو الحسن الأخفش في كتاب المعاياة إلى أن "ما" موصولة بمعنى الذي، وضمير "يقوم" عائد إليها، وهي خبر"كأنّ"، وكسيرًا حال من الضمير، وهو بمعنى مكسور، و"كأنّ" ومعمولاها خبر "مايزال"، أي كأنه من الجنس الذي يقوم على الثلاث، واختار هذا الرأي ابن الحاجب في أماليه(٤).

وأورد الرضي قول الشاعر: كأنَّ حُمُولَهِمُ لما استقلتْ ثلاثةً أ

ثلاثةً أكلبٍ متطاردان<sup>(٥)</sup>

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) الحجة للقراء السبعة ٢٤٩/١.

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>٤) ينظر: أمالي ابن الحاجب ٣٣٦/٢.

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه.

وجعله شاهدًا على مخالفة الصفة للموصوف في العدد، قال بعد أن أورد البيت: (أجاز بعضهم وصف البعض دون البعض )، هذا كل ما ذكره الرضي ولم يسم البعض، وقد صرح البغدادي بأن هذا البيت لم يذكره إلا الأخفش في المعاياة (٢).

وممن خالف الأخفش في تأويله لبعض الأبيات:

البغدادي في قول الأحوص الأنصاري:

سلام الله يا مطرًا عليها وليس عليك يا مطر السلام (١١)

قال البغدادي بعد أن أورد البيت برواية الرفع: (ورواه الأخفش في المعاياة يا مطرًا، وقال: نصب مطرًا لأنه نكرة (٤)، وتوجيهه هذا ضعيف والأحسن منه توجيه الجمهور وهو ألهم لما أرادوا تنوينه ردوه إلى الأصل، لأن أصل النداء النصب (٥).

<sup>(</sup>١) شرح الكافية ٣٢١/٢.

<sup>(</sup>٢) خزانة الأدب ٣٩/٥.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) حزانة الأدب ١/١٥٢، وينظر: ش أبيات مغني اللبيب ٥٤/٦.

 <sup>(</sup>٥) ينظر: أخبار أبي القاسم الزحاجي ٢٢٨، وشرح السيرافي ١٩٢/١، والبديع في علم العربية
 ٣٩٧/١، وتمهيد القواعد ٣٥٥٣/٧، وخزانة الأدب ١٥١/٢.

<sup>(</sup>٦) سبق تخریجه.

قال البغدادي (وما أدري ما السبب في جعل اسم "ليس" ضمير الشأن مع أنه يجوز كون "أميري" اسمها، والخبر بأنتما، والباء تزاد في خبر ليس<sup>(۱)</sup>).

وذهب كثير من المفسرين إلى أن التقدير في الآية الكريمة: ﴿ أَنفُسَهُمْ وَلَا وَضَعُواْ خِلَلَكُمْ يُهَلِكُونَ ﴾ (٢) ولأوضعوا ركائبهم خلالكم، وقد افترض الشهاب الخفاجي أن رادًّا رد هذا القول، مستدلاً برأي الأخفش في كتابه المعاياة، وهو القول بلزوم الفعل "أوضع" وتخطئة من يعديه، ثم علق الخفاجي بأن ما قاله الأخفش ليس محل اتفاق، بل قول غيره أقوى منه (٣).

(١) شرح أبيات مغنى اللبيب ٥/٥٪.

<sup>(</sup>٢) من الآية ٤٧ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٣) حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي ٣٣٠/٤.

#### الخاتمة:

وبعد هذه الدراسة الموجزة لكتاب أبيات المعاياة لأبي الحسن الأخفش من خلال النصوص المنقولة عنه، لعل من المفيد تلخيص أبرز ما جاء فيها في النقاط الآتية:

الله الحسن الأخفش عناية بالشعر وبيان معانيه وغريبه، ومن أولياته أنه أول من أملى غريب كل بيت من الشعر تحته.

٢- "أبيات المعاني"، و"معاني الشعر"، و"كتاب المعاياة"، ثلاثة أسماء لكتاب واحد لأبي الحسن الأخفش، يدل على ذلك أنها كلها تدور حول موضوع واحد هو جمع الشعر على أساس غرابة المعاني ودقتها، ويدل عليه أيضًا تصريح بعض من اطلع على الكتاب.

٣- أغلب النصوص التي جمعتها عزيت إلى هذا الكتاب باسم
 "كتاب المعاياة"، لذا اخترته من بين تلك العنوانات الثلاثة ليكون عنوانًا لهذا
 البحث.

٤- كتاب "أبيات المعاياة" لأبي الحسن الأخفش لايزال في عداد
 الكتب المفقودة، وقد فند البحث قول من أشار إلى وجوده.

٥- المعاياة مفاعلة، وهي مصدر عايا، يقال: عايا فلانٌ فلانًا، أي ألقى عليه كلامًا لا يهتدى لوجهه من أول وهلة، بل لابد من تفكر وتمعن فيه، والقصد منها تشحيذ الأذهان، وإظهار التمكن في الشعر، لذا فهي لا تصدر إلا من كبار الشعراء. ٦- الفرق بين أبيات المعاني واللغز، أن اللغز هو ما يقصد قائله تعميته وإخفاءه، أما أبيات المعاني فهي أبيات لم يقصد صاحبها الإلغاز بما، وإنما قالها فصادف أن تكون غامضة تشبه اللغز.

٧- كتاب أبي الحسن هذا يمثل صورة من صور جمع الشعر التي اتبعها بعض العلماء في العصور المتقدمة، حيث جمعه بعضهم على أساس غرابة المعاني وعدم ظهورها لقارئ البيت من أول وهلة، ويسمون ما ورد من ذلك بــــ أبيات المعاني، أو معاني الشعر، أو أبيات المعاناة، وألفوا في ذلك مؤلفات تحمل الإطلاقات الثلاثة نفسها.

۸- أسلوب الأخفش فيما عثرت عليه من نصوص منسوبة إلى كتاب المعاياة يخالف ما ذكر عنه من صعوبة، فهي نصوص واضحة لا غموض فيها ولا تعقيد.

9- بلغت النقول التي أحالها المتقدمون إلى كتاب أبيات المعاياة المحسب ما اطلعت عليه- وبعد حذف المكرر منها اثنين وثلاثين نقلاً، وأول من نقل نقلاً معزواً إلى كتاب المعاياة للأخفش هو أبو العلاء المعري في كتابه اللامع العزيزي شرح ديوان المتنبي، أما أكثر من نقل عن الكتاب فهو عبدالقادر البغدادي، فقد بلغ مجموع ما نقله ثمانية وعشرين موضعاً.

- ۱۰ هدف الأخفش من تأليف كتابه "أبيات المعاياة" إلى تجلية معاني بعض الأبيات الغامضة وتبيين ما فيها من غريب، وما وجدته من أبيات غريبة المعاني منسوبة إلى كتاب الأخفش تكمن غرابتها في عدة أمور بتبيينها يزول الغموض، وهذه الأمور هي: اشتمال البيت على لفظ غريب، واشتماله

على لفظ دال على معنيين متضادين، واشتماله على ضمير يحتمل أكثر من شيء يعود إليه، واشتماله على تركيب أو تراكيب خارجة عن الترتيب المعهود، من خلال تقديم ما حقه التأخير أو العكس.

١١- وظف الأخفش براعته في النحو واللغة في تبيين معنى كثير من الأبيات التي تحمل معاني غامضة، وقد ذُكر في البحث العديد من النماذج.
 ١٢- أورد البحث عددًا من الأبيات التي اختلفت رواية الأخفش لها عن رواية غيره.

اشتمل الكتاب على العديد من الأبيات الشعرية التي رواها
 الأخفش وصارت من شواهد النحويين في كتبهم.

12- كان لنصوص كتاب المعاياة أثر على من جاء بعد الأخفش، وذلك من خلال تبني آراء الأخفش وتأويلاته في بعضها، أو من خلال مخالفته في شيء منها، أو من خلال نقل نصوصه نقلاً مجردًا، فناقل النص لم ينقله إلا لقيمته وإلا لما نقله.

هذه جملة من أبرز ما حاء في البحث، وهناك أشياء أخرى بارزة تراها منثورة فيه، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيرا.

#### المصادر والمراجع:

- ١- أبيات المعاني حتى لها ية القرن الثالث الهجري ، أطروحة دكتوراه من جامعة أم القرى، للباحث جريدي بن سليم الثبيتي، للعام الجامعي ١٤٠٩هـ.
- ٢- أحبار أبي القاسم الزجاجي، تحقيق عبدالحسين المبارك، دار الرشيد، بغداد، ١٩٨٠م.
- ٣- أحبار النحويين البصريين. أبو سعيد السيرافي: تحقيق د. محمد إبراهيم البنا، دار الاعتصام، ط (١) ١٤٠٥هـ.
- ٤- ارتشاف الضرب من لسان العرب. أبو حيان الأندلسي: تحقيق
   د. رجب عثمان، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط (١٨(١) ١هـ..
- ٥- الأشباه والنظائر في النحو. جلال الدين السيوطي: تحقيق د.
   عبدالعال سالم مكرم، عالم الكتب، القاهرة، ط ٣، ١٤٢٣هـ.
- ٦- الأصول في النحو. أبوبكر محمد بن سهل بن السراج: تحقيق
   د.عبدالحسين الفتلي، مؤسسة الرسالة، ط (٣) ١٤٠٨هـ.
- ٧- أ صول النحو العربي، محمود نحلة، دار العلوم العربية، بيروت،
   ط١، ١٤٠٧هــــ.
- ٨- الأ ضداد لأبي بكر الأنباري، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم،
   المكتبة العصرية، بيروت، ١٤٠٧هـ.
- ٩- الأضداد لأبي حاتم السجستاني، نشره ضمن محموع الدكتور
   أوغست هغنر، المكتبة الكاثولوكية، بيروت، ١٩١٢م.

- ١٠- الأعلام للزركلي، دار العلم للملايين، ط١٥، ٢٠٠٢م.
- ۱۱ أمالي ابن الحاجب. عثمان بن عمر، تحقيق د. فخر قدارة، دار عمار، دار الجيل.
- ۱۲ أمالي ابن الشجري. هبة الله بن علي الشجري: تحقيق د. محمود
   محمد الطناحي، مكتبة الخانجي بالقاهرة، ط (١).
- ١٣ إنباه الرواة على أنباه الرواة. أبوالحسن القفطي: تحقيق محمد أبوالفضل إبراهيم، دار الفكر العربي (القاهرة)، ط (١).
- ١٤ الانتخاب لكشف الأبيات المشكلة الإعراب. ابن عدلان،
   تحقيق حاتم الضامن، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤٠٥هـ.
- ١٥ الإنصاف في مسائل الخلاف. أبوالبركات الأنباري: تحقيق محمد محيى الدين عبدالحميد، دار إحياء التراث العربي.
- 17- البديع في علم العربية. مجد الدين أبو السعادات ابن الأثير، تحقيق ودرا سة: د. فتحي أحمد على الدين، النا شر: جامعة أم القرى، مكة المكرمة المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ هـ..
- ١٧ بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة. جلال الدين السيوطى: تحقيق محمد أبوالفضل إبراهيم، المكتبة العصرية) ١٤١٩هـ.
- ١٨ البيان والتبيين، الجاحظ، تحقيق عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٧.
- ١٩ تاج العروس من جواهر القاموس. محب الدين محمد مرتضي الزبيدي: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، دولة الكويت.

- ٢٠ تاريخ الأدب العربي لبرو كامان، نقله إلى العربية عبدالحليم النجار، ط٥، دار المعارف، القاهرة.
- ٢١- تاريخ التراث العربي. فؤاد سزكين، نقله إلى العربية: د محمود فهمي حجازي، النا شر: جامعة الإمام محمد بن سعود الإ سلامية،
   ١٤١١هـــ.
- ۲۲ التذييل والتكميل في شرح كتاب التسهيل. أبوحيان الأندلسي: تحقيق د. حسن هنداوي، ط١، دار القلم، دمشق، دار كنوز إشبيليا، الرياض.
- ۲۳ تعلیق الفرائد. ۱ لد مامینی، تحقیق د. محمد المفدی، ط۱، ۱۲۰ه...
- ٢٤ التكملة والذيل والصلة لكتاب تاج اللغة و صحاح العربية.
   الحسن بن محمد بن الحسن الصغاني ، مجموعة محققين.
- ۲۵ تمهید القواعد بشرح تسهیل الفوائد: ناظر الجیش، مجموعة محققین، دار السلام، القاهرة، ط (۱) ۱٤۲۸هـ.
- ۲۷ جمهرة اللغة. أبوبكر محمد بن الحسن بن دريد: تحقيق د.
   رمزي بعلبكي، دار العلم للملايين، ط (۱) ۱۹۸۷م.
- ۲۸ حاشیة الشهاب علی تفسیر البیضاوی .أحمد بن محمد الشهاب الخفاجی : دار صادر ( بیروت ) .

- ۲۹ حا شیة علی بانت سعاد. عبدالقادر البغدادي، تحقیق نظیف
   محمد خواجه ، ط۱ ، ۱٤۰۰هـ ۱۹۸۰م .
- ٣٠ الحجة للقراء السبعة . أبوعلي الفارسي : تحقيق بدرالدين قهوجي، بشيرجو يجاتي، دار المأمون للتراث ( دمشق ) .
- ۳۱ الحيوان . الجاحظ : تحقيق و شرح عبدال سلام هارون ، دار الجيل ، ودار الفكر ، بيروت ، ط(١) ١٩٨٨ م .
- ٣٢ خزا نة الأدب و لب لباب لسان العرب. عبدال قادر البغدادي: تحقيق عبدالسلام هارون، مكتبة الخانجي بالقاهرة، ط (٤).
- ٣٣ الخ صائص. أبوالفتح عثمان بن جين: تحقيق محمد على النجار،
   المكتبة العلمية .
- ٣٤ الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة. ابن حجر العسقلاني، الناشر: مجلس دائرة المعارف العثمانية صيدر اباد/ الهند، الطبعة: الثانية، ١٣٩٢هـ.
- ۳۵ دیوان الأعشى الكبیر میمون بن قیس. شرح و تعلیق د . محمد
   محمد حسین ، مؤسسة الرسالة (بیروت) ط (۷) ۱٤۰۳ه
- ۳۲ دیوان جریر . قدم له و شرحه تاج الدین شلق ، دار الکتاب العربی ، ط (۱) ۱۶۱۳هـ ۱۹۹۳م.
- ۳۷ دیوان حسان بن ثابت . تحقیق د . ولید عرفات ، دار صادر ( بیروت ) ۱۹۷٤م .

٣٨- ديوان ذي الرمة شرح أبي نصر الباهلي رواية تعلب. أبو نصر أحمد بن حاتم الباهلي، تحقيق عبد القدوس أبو صالح، مؤ سسة الإيمان جدة.

۳۹ دیوان الراعي النميري، النا شر: دار الد شر فرانتس شتاينر بفيسبادن - بيروت (۱۲۰۱ هـ - ۱۹۸۰ م).

٤٠ ديوان الشماخ بن ضرار الذبياني، تحقيق صلاح الدين الهادي،
 دار المعارف عصر.

٤١- ديوان عامر بن الطفيل دار بيروت للطباعة والنشر ،
 ١٩٨٦م.

27- ديوان العجاج . رواية عبدالملك بن قريب الأصمعي و شرحه . تحقيق د . عزة حسن ، مكتبة دار الشرق (بيروت ) .

28 - ديوان الفرزدق. همّام بن غالب بن صعصعة، شرحه و ضبطه وقدّم له: الأستاذ على فاعور، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان.

22- ديوان قيس بن الخطيم، تحقيق: الدكتور نا صر الدين الأسد، الناشر: دار صادر - بيروت، ١٩٦٧م.

٥٤ - ديوان النابغة الذبياني . تحقيق: محمد أبوالفضل إبراهيم،
 الناشر: دار المعارف، القاهرة.

٢٦ رسائل الانتقاد في نقد الشعر والشعراء لابن شرف القيرواني،
 تحقيق حسن حسني، دار الكتاب، بيروت، ٢٠٤ه...

27- سر صناعة الإعراب . أبوالفتح ابن جني :درا سة وتحقيق د . حسن هنداوي ، دار القلم ( دمشق ) ، ط (۲) ١٤١٣هـــ - ١٩٩٣م

.

- ٨٤- سر الف صاحة. أبو محمد عبد الله بن محمد الخفاجي الحلبي، الناشر: دار الكتب العلمية، الطبعة: الطبعة الأولى ١٤٠٢هــــــــ١٩٨٢م
   ٩٤- سفر السعادة و سفير الإفادة. علم الدين السخاوي: تحقيق د. محمد أحمد الدالي، دار صادر (بيروت)، ط (٢) ١٤١٥هـ.
- ٥٠ شرح أبيات مغني اللبيب. عبدالقادر البغدادي، تحقيق عبد العزيز رباح أحمد يوسف دقاق، الناشر: دار المأمون للتراث، بيروت.
   ٥٥ شرح الأشموني لألفية ابن مالك. علي بن محمد الأشموني: تحقيق د. عبدالحميد السيد، المكتبة الأزهرية للتراث.
- ٣٥- شرح التسهيل. محمد بن عبدالله بن مالك: تحقيق عبدالرحمن السيد ومحمد بدوي المختون، هجر للطباعة والنشر، ط (١).
- ٥٣ شرح الدماميني على مغني اللبيب، بدر الدين الدماميني، تحقيق السيخ أحمد عزّوز عناية، مؤ سسة التاريخ العربي للطباعة والنشر والتوزيع، ط ١، ١٤٢٨هـ
- عهر الرضي لكافية ابن الحاجب. رضي الدين محمدبن الحسن الاسترابادي: تحقيق د. حسن بن محمد الحفظي، ود. يحيى بشير المصري، منشورات جامعة الإمام، ط (١).

٥٥- شرح الرضي على كافية ابن الحاجب. رضي الدين محمدبن الحسن الاسترابادي: تحقيق د. يو سف حسن عمر، ط١، ١٣٩٥- ١٩٧٥م.

۳۷ شرح شواهد الشافية . عبدالقادر البغدادي ، مطبوع مع شرح الشافية للرضي ، بتحقيق محمدنور الحسن وزميليه ، دار الكتب العلمية (بيروت)، ۱۹۸۲هـ – ۱۹۸۲م .

٥٨- شرح المفصل. ابن يعيش: عالم الكتب، بيروت.

90- شرح المفصل. ابن يعيش: دار الكتب العلمية، بيروت، 15٢٢هـ.

- ٦٠ شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، نشوان بن سعيد الحميرى اليمني ، تحقيق حسين بن عبد الله العمري - مطهر بن علي الإرياني - ديو سف محمد عبد الله، الناشر: دار الفكر المعاصر (بيروت ،دار الفكر دمشق.

71- الصحاح. أبونصر إسماعيل بن حماد الجوهري: دار إحياء التراث العربي (لبنان)، ط (١) ١٤١٩هـ..

77- طبقات النحويين واللغويين. أبوبكر محمد بن الحسن الزبيدي: تحقيق محمد أبوالفضل إبراهيم، دار المعارف بمصر، ط (٢).

٦٣ علم العروض والقافية!. عبد العزيز عتيق ، الناشر: دار النهضة العربية بيروت.

- ٦٥ غرائب القرآن ورغائب الفرقان . نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمي الني سابوري ، المحقق: السيخ زكريا عميرات، دار الكتب العلميه ، بيروت

٦٦- الفهرست . محمد بن إسحاق بن النديم : اعتنى بها وعلق عليها إبراهيم رمضان ، دار المعرفة (بيروت) ، ط (٢) ١٤١٧هـ .

القاموس المحيط . الفيروز آبادي، مؤسسة الرسالة (بيروت)
 ع ط (۲) ۱۹۸۷هـ – ۱۹۸۷م .

٦٨- الكامل . أبوالعباس المبرد : تحقيق د . محمد أحمد الدالي ،
 مؤسسة الرسالة (بيروت) ، ط (٢) ١٤١٨هـ .

79 - الكتاب. عمروبن عثمان بن قنبر "سيبويه ": تحقيق عبدالسلام هارون، مكتبة الخانجي بالقاهرة، ط (٣) ١٤٠٨هـ.

٧٠ اللامع العزيزي شرح ديوان المتنبي. أبو العلاء أحمد بن عبد الله المعري ، تحقيق محمد سعيد المولوي، الناشر: مركز الملك فيصل للبحوث

٧١- اللباب في علوم الكتاب . عمر بن علي بن عادل الحنبلي : تحقيق عادل أحمد عبدالموجود وزملائه ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط (١) ١٤١٩هـــ

٧٢- لسان العرب. ابن منظور: دار صادر (بيروت).

٧٣- المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر. ضياء الدين بن الأثير، تحقيق أحمد الحوفي، بدوي طبانة، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة.

٧٤ المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها . أبو الفتح عثمان بن جني، تحقيق علي النجدي ناصف وزميليه، وزارة الأوقاف-المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ١٤٢٠هـ.

٧٥ المخطوطات العربية في مكتبة الفاتيكان، ترجمة وتلخيص السيد
 صادق الحسيني، دار الهدى، ط١، ٢٣٣هـ.

حرآة الجنان وعبرة اليقظان في معرفة ما يعتبر من حوادث الزمان. أبو محمد عفيف الدين عبد الله بن أ سعد بن علي بن سليمان اليافعي، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، ط١، ١٤١٧هـ.

٧٧- المزهر في علوم اللغة وأنواعها. جلال الدين السيوطي، المحقق:
 فؤاد على منصور، دار الكتب العلمية - بيروت، ١٤١٨هـ.

٧٨- المسائل البصريات. أبوعلي الفارسي: تحقيق د. محمد الشاطر أحمد محمد أحمد، الناشر: مطبعة المدني، الطبعة: الأولى، ١٤٠٥ هـ \_ - ١٩٨٥هـ.

٧٩ المسائل الحلبيات. أبوعلي الفارسي: تحقيق د. حسن هنداوي، دار القلم (دمشق)، دار المنارة (بيروت)، ط (١).

٨٠ المسائل العسكريات في النحو العربي. أبو على الفارسي، تحقيق
 د. على جابر المذ صوري، الدار العلمية الدولية للذ شر والتوزيع، ودار الثقافة للنشر والتوزيع، عمان، الأردن.

۸۱ معاني ال شعر. أبو عثمان سعيد بن هارون الأ شنانداني. دار
 الكتب العلمية، ط۱، ۱٤۰۸هـ.

٨٢ معاني القرآن . أبو الحسن الأخفش، تحقيق د. فائز فارس، ط٢، ١٤٠١هـ.

٨٤ المعاني الكبير في أبيات المعاني. ابن قتيبة الدينوري، تحقيق المستشرق د سالم الكرنكوي ، عبد الرحمن بن يحيى بن علي اليماني، مطبعة دائرة المعارف .العثمانية - حيدر آباد الدكن.

٨٥ معجم الأدباء. ياقوت الحموي: تحقيق الدكتور إحسان عباس،
 دار الغرب الإسلامي ، ط١ ٩٩٣ م.

٨٦- معجم مقاييس اللغة. أحمد بن فارس، تحقيق عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، ١٣٩٩ه...

٨٧ - المعجم الوسيط. مجمع اللغة العربية بالقاهرة، الناشر: دار الدعوة.

٨٨ مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب. ابن هشام، تحقيق د.مازن المبارك، ومحمد على حمدالله، دار الفكر، بيروت.

۸۹ مفاتیح الغیب = التف سیر الکبیر. فخر الدین الرازي، النا شر:
 دار إحیاء التراث العربی - بیروت، ط۳، ۱۶۲۰هـ.

٩٠ المفتاح في شرح أبيات الإيه ضاح. ابن عه صفور، تحقيق رفيع غازي السلمي، مركز الملك فيصل، ط١، ١٤٣٦هـ.

91 - المفضليات ، المفضل بن محمد الرضبي ، تحقيق و شرح: أحمد محمد شاكر و عبد السلام محمد هارون، الناشر: دار المعارف - القاهرة، ط٦.

97 - المقاصد الشافية في شرح الخلاصة الكافية. أبو إسحاق المشاطبي: تحقيق مجموعة من الأساتذة، منشورات جامعة أم القرى، ط (١) ١٤٢٨هـ.

97 المقاصد النحوية، في شرح شواهد شروح الألفية ، بدر الدين العيني، تحقيق د. علي فاخر وآخرون، دار السلام، القاهرة، ط ١، ١٤٣١هـ..

9.5 - المقتضب. أبوالعباس المبرد: تحقيق د. محمد عبدالخالق عضيمة، لجنة إحياء التراث الإسلامي في مصر ١٤١٥هـ.

90- المقصور والممدود. أبو علي القالي، تحقيق د. أحمد عبد المجيد هريدي، مكتبة الخانجي – القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤١٩ هــــــ – ١٩٩٩ م.

- 97 نزهة الألباء في طبقات الأدباء. أبوالبركات الأنباري: تحقيق د. إبراهيم السامرائي، مكتبة المنار (الأردن)، ط (٣) ١٤٠٥هـ.
- 97 نقد ال شعر. قدامة بن جعفر، مطبعة الجوائب ق سطنطينية، ط١، ١٣٠٢هـ.
- ٩٨- له اية الأرب في فنون الأدب. شهاب الدين النويري، دار الكتب والوثائق القومية، القاهرة، ط١، ١٤٢٣هـ.
- 99- النوادر في اللغة. أبو زيد الأنصاري، تحقيق ودراسة: الدكتور/ محمد عبد القادر أحمد، دار الشروق، ط١، ١٤٠١هـ.

- 1.7- وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان. أحمد بن خلكان: تحقيق د. إحسان عباس، دار صادر (بيروت).

#### References

- 1- abyat alm'eany hta nhayh alqrn althalth alhjry, atrwhh dktwrah mn jam'eh am alqra, llbahth jrydy bn slym althbyty, ll'eam aljam'ey 1409h.
- 2- akhbar aby alqasm alzjajy, thqyq 'ebdalhsyn almbark, dar alrshyd, bghdad, 1980m.
- 3- akhbar alnhwyyn albsryyn. abw s'eyd alsyrafy: thqyq d. mhmd ebrahym albna, dar ala'etsam, t (1) 1405h.
- 4- artshaf aldrb mn lsan al'erb. abw hyan alandlsy: thqyq d. rjb 'ethman, mktbh alkhanjy, alqahrh, t (1)1418h.
- 5- alashbah walnza'er fy alnhw. jlal aldyn alsywty: thqyq d. 'ebdal'eal salm mkrm, 'ealm alktb, alqahrh, t 3, 1423h.
- 6- alaswl fy alnhw. abwbkr mhmd bn shl bn alsraj:thqyq d.'ebdalhsyn alftly, m'essh alrsalh, t (3) 1408h.
- 7- aswl alnhw al'erby, mhmwd nhlh, dar al'elwm al'erbyh, byrwt, t1, 1407h.
- 8- aladdad laby bkr alanbary, thqyq mhmd abw alfdl ebrahym, almktbh al'esryh, byrwt, 1407h.
- 9- aladdad laby hatm alsjstany, nshrh dmn mjmw'e aldktwr awghst hghnr, almktbh alkathwlwkyh, byrwt, 1912m.
- 10- ala'elam llzrkly, dar al'elm llmlayyn, t15, 2002m.
- 11- amaly abn alhajb. 'ethman bn 'emr, thqyq d. fkhr qdarh, dar 'emar, dar aljyl.
- 12- amaly abn alshjry. hbh allh bn 'ely alshjry:thqyq d. mhmwd mhmd altnahy, mktbh alkhanjy balqahrh, t (1).
- 13- enbah alrwah 'ela anbah alrwah. abwalhsn alqfty:thqyq mhmd abwalfdl ebrahym, dar alfkr al'erby (alqahrh), t (1).
- 14- alantkhab lkshf alabyat almshklh ale'erab. abn 'edlan, thqyq hatm aldamn, m'essh alrsalh, byrwt, t1, 1405h.
- 15- alensaf fy msa'el alkhlaf. abwalbrkat alanbary: thqyq mhmd mhyy aldyn 'ebdalhmyd, dar ehya' altrath al'erby.
- 16- albdy'e fy 'elm al'erbyh. mjd aldyn abw als'eadat abn alathyr, thqyq wdrash: d. fthy ahmd 'ely aldyn, alnashr: jam'eh am alqra, mkh almkrmh almmlkh al'erbyh als'ewdyh, altb'eh: alawla, 1420 h.
- 17- bghyh alw'eah fy tbqat allghwyyn walnhah. jlal aldyn alsywty:thqyq mhmd abwalfdl ebrahym, almktbh al'esryh)1419h.
- 18- albyan waltbyyn, aljahz, thqyq 'ebd alslam harwn, mktbh alkhanjy, alqahrh, t7.
- 19- taj al'erws mn jwahr alqamws.mhb aldyn mhmd mrtda alzbydy:almjls alwtny llthqafh walfnwn waladab,dwlh alkwyt.
- 20- tarykh aladb al'erby lbrwkaman, nqlh ela al'erbyh 'ebdalhlym alnjar, t5, dar alm'earf, alqahrh.
- 21- tarykh altrath al'erby. f'ead szkyn, nqlh ela al'erbyh: d mhmwd fhmy hjazy, alnashr: jam'eh alemam mhmd bn s'ewd aleslamyh, 1411h.

- 22- altdyyl waltkmyl fy shrh ktab altshyl. abwhyan alandlsy: thqyq d. hsn hndawy, t1, dar alqlm, dmshq, dar knwz eshbylya, alryad.
- 23- t'elyq alfra'ed. aldmamyny, thqyq d. mhmd almfda, t1, 1403h.
- 24- altkmlh waldyl walslh lktab taj allghh wshah al'erbyh. alhsn bn mhmd bn alhsn alsghany, mjmw'eh mhqqyn.
- 25- tmhyd alqwa'ed bshrh tshyl alfwa'ed: nazr aljysh, mjmw'eh mhqqyn, dar alslam, alqahrh, t (1) 1428h.
- 26- thdyb allghh . abw mnswr mhmd bn ahmd alazhry:thqyq 'ebdalslam harwn, aldar almsryh, mtab'e sjl al'erb.
- 27- jmhrh allghh. abwbkr mhmd bn alhsn bn dryd: thqyq d. rmzy b'elbky, dar al'elm llmlayyn, t (1) 1987m.
- 28- hashyh alshhab 'ela tfsyr albydawy .ahmd bn mhmd alshhab alkhfajy : dar sadr ( byrwt ) .
- 29- hashyh 'ela bant s'ead. 'ebdalqadr albghdady, thqyq nzyf mhmd khwajh , t1 , 1400h-1980m .
- 30- alhjh llqra' alsb'eh . abw'ely alfarsy : thqyq bdraldyn qhwjy, bshyrjwyjaty, dar almamwn lltrath( dmshq ) .
- 31- alhywan . aljahz : thqyq wshrh 'ebdalslam harwn , dar aljyl , wdar alfkr , byrwt , t(1) 1988m .
- 32- khzanh aladb wlb lbab lsan al'erb. 'ebdalqadr albghdady:thqyq 'ebdalslam harwn, mktbh alkhanjy balqahrh, t (4).
- 33- alkhsa'es. abwalfth 'ethman bn jny:thqyq mhmd 'ely alnjar, almktbh al'elmyh.
- 34- aldrr alkamnh fy a'eyan alma'eh althamnh. abn hjr al'esqlany, alnashr: mjls da'erh alm'earf al'ethmanyh sydr abad/ alhnd, altb'eh: althanyh, 1392h.
- 35- dywan ala'esha alkbyr mymwn bn qys .shrh wt'elyq d .mhmd mhmd hsyn , m'essh alrsalh (byrwt) t (7) 1403h
- 36- dywan jryr . qdm lh wshrhh taj aldyn shlq , dar alktab al'erby , t (1) 1413h 1993m.
- 37- dywan hsan bn thabt .thqyq d . wlyd 'erfat , dar sadr ( byrwt ) 1974m .
- 38- dywan dy alrmh shrh aby nsr albahly rwayh th'elb. abw nsr ahmd bn hatm albahly, thqyq 'ebd alqdws abw salh, m'essh aleyman jdh.
- 39- dywan alra'ey alnmyry, alnashr: dar alnshr frants shtaynr bfysbadn byrwt (1401 h 1980 m).
- 40- dywan alshmakh bn drar aldbyany, thqyq slah aldyn alhady, dar alm'earf bmsr.
- 41- dywan 'eamr bn altfyl .dar byrwt lltba'eh walnshr, 1986m.
- 42- dywan al'ejaj . rwayh 'ebdalmlk bn qryb alasm'ey wshrhh .thqyq d . 'ezh hsn , mktbh dar alshrq ( byrwt ) .
- 43- dywan alfrzdq. hmam bn ghalb bn s'es'eh, shrhh wdbth wqdm lh: alastad 'ely fa'ewr, dar alktb al'elmyh, byrwt lbnan.

- 44- dywan qys bn alkhtym, thqyq: aldktwr nasr aldyn alasd, alnashr: dar sadr byrwt, 1967m.
- 45- dywan alnabghh aldbyany . thqyq: mhmd abwalfdl ebrahym, alnashr: dar alm'earf, alqahrh.
- 46- rsa'el alantqad fy nqd alsh'er walsh'era' labn shrf alqyrwany, thqyq hsn hsny, dar alktab, byrwt, 1404h.
- 47- srsna'eh ale'erab . abwalfth abn jny :drash wthqyq d . hsn hndawy , dar alqlm ( dmshq ) , t (2) 1413h 1993m .
- 48- sr alfsahh. abw mhmd 'ebd allh bn mhmd alkhfajy alhlby , alnashr: dar alktb al'elmyh, altb'eh: altb'eh alawla 1402h 1982m
- 49- sfrals'eadh wsfyr alefadh. 'elm aldyn alskhawy: thqyq d. mhmd ahmd aldaly, dar sadr (byrwt), t (2) 1415h .
- 50- shrh abyat mghny allbyb. 'ebdalqadr albghdady, thqyq 'ebd al'ezyz rbah ahmd ywsf dqaq, alnashr: dar almamwn lltrath, byrwt.
- 51- shrh alashmwny lalfyh abn malk. 'ely bn mhmd alashmwny: thqyq d. 'ebdalhmyd alsyd, almktbh alazhryh lltrath.
- 52- shrh altshyl. mhmd bn 'ebdallh bn malk: thqyq 'ebdalrhmn alsyd wmhmd bdwy almkhtwn,hir lltba'eh walnshr,t (1).
- 53- shrh aldmamyny 'ela mghny allbyb, bdr aldyn aldmamyny, thqyq alshykh ahmd 'ezwz 'enayh, m'essh altarykh al'erby lltba'eh walnshr waltwzy'e, t 1, 1428h
- 54- shrh alrdy lkafyh abn alhajb. rdy aldyn mhmdbn alhsn alastrabady: thqyq d. hsn bn mhmd alhfzy, wd. yhya bshyr almsry, mnshwrat jam'eh alemam, t (1).
- 55- shrh alrdy 'ela kafyh abn alhajb. rdy aldyn mhmdbn alhsn alastrabady: thqyq d. ywsf hsn 'emr, t1, 1395h-1975m.
- 56- shrh ktab sybwyh. abw s'eyd alsyrafy , thqyq ahmd hsn mhdly, 'ely syd 'ely , alnashr: dar alktb al'elmyh, byrwt lbnan
- 57- shrh shwahd alshafyh . 'ebdalqadr albghdady , mtbw'e m'e shrh alshafyh llrdy , bthqyq mhmdnwr alhsn wzmylyh , dar alktb al'elmyh (byrwt), 1402h - 1982m .
- 58- shrh almfsl. abn y'eysh: 'ealm alktb, byrwt.
- 59- shrh almfsl. abn y'eysh: dar alktb al'elmyh, byrwt, 1422h.
- 60- shms al'elwm wdwa' klam al'erb mn alklwm, nshwan bn s'eyd alhmyra alymny, thqyq hsyn bn 'ebd allh al'emry mthr bn 'ely aleryany d ywsf mhmd 'ebd allh, alnashr: dar alfkr alm'easr (byrwt ,dar alfkr dmshq.
- 61- alshah. abwnsr esma'eyl bn hmad aljwhry: dar ehya' altrath al'erby ( lbnan ), t (1) 1419h..
- 62- tbqat alnhwyyn wallghwyyn. abwbkr mhmd bn alhsn alzbydy:thqyq mhmd abwalfdl ebrahym, dar alm'earf bmsr, t (2).
- 63- 'elm al'erwd walqafyha. 'ebd al'ezyz 'etyq , alnashr: dar alnhdh al'erbyh byrwt.

- 64- al'emdh fy mhasn alsh'er wadabh. abw 'ela alhsn bn rshyq alqyrwany, thqyq mhmd mhyy aldyn 'ebd alhmyd, dar aljyl.
- 65- ghra'eb alqran wrgha'eb alfrqan .nzam aldyn alhsn bn mhmd bn hsyn alqmy alnysabwry , almhqq: alshykh zkrya 'emyrat, dar alktb al'elmyh ,byrwt
- 66- alfhrst . mhmd bn eshaq bn alndym :a'etna bha w'elq 'elyha ebrahym rmdan , dar alm'erfh (byrwt) , t (2) 1417h .
- 67- alqamws almhyt . alfyrwz abady, m'essh alrsalh ( byrwt ) , t (2) 1407h 1987m .
- 68- alkaml . abwal'ebas almbrd : thqyq d . mhmd ahmd aldaly , m'essh alrsalh (byrwt), t (2) 1418h .
- 69- aalktab. 'emrwbn 'ethman bn qnbr " sybwyh ":thqyq 'ebdalslam harwn,mktbh alkhanjy balqahrh, t (3) 1408h.
- 70- allam'e al'ezyzy shrh dywan almtnby. abw al'ela' ahmd bn 'ebd allh alm'ery, thqyq mhmd s'eyd almwlwy, alnashr: mrkz almlk fysl llbhwth.
- 71- allbab fy 'elwm alktab . 'emr bn 'ely bn 'eadl alhnbly : thqyq 'eadl ahmd 'ebdalmwjwd wzmla'eh , dar alktb al'elmyh , byrwt , t (1) 1419h
- 72- Isan al'erb. abn mnzwr:dar sadr (bvrwt).
- 73- almthl alsa'er fy adb alkatb walsha'er. dya' aldyn bn alathyr, thqyq ahmd alhwfy, bdwy tbanh, dar nhdh msr lltba'eh walnshr waltwzy'e, alqahrh.
- 74- almhtsb fy tbyyn wjwh shwad alqra'at waleydah 'enha . abw alfth 'ethman bn jny, thqyq 'ely alnjdy nasf wzmylyh, wzarh alawqaf-almjls ala'ela llsh'ewn aleslamyh 1420h.
- 75- almkhtwtat al'erbyh fy mktbh alfatykan, trjmh wtlkhys alsyd sadq alhsyny, dar alhda, t1, 1423h.
- 76- mrah aljnan w'ebrh alyqzan fy m'erfh ma y'etbr mn hwadth alzman. abw mhmd 'efyf aldyn 'ebd allh bn as'ed bn 'ely bn slyman alyaf'ey, dar alktb al'elmyh, byrwt lbnan, t1, 1417h.
- 77- almzhr fy 'elwm allghh wanwa'eha. jlal aldyn alsywty, almhqq: f'ead 'ely mnswr, dar alktb al'elmyh byrwt,1418h.
- 78- almsa'el albsryat. abw'ely alfarsy: thqyq d. mhmd alshatr ahmd mhmd ahmd, alnashr: mtb'eh almdny, altb'eh: alawla, 1405 h 1985h.
- 79- almsa'el alhlbyat. abw'ely alfarsy: thqyq d. hsn hndawy,dar alqlm(dmshq),dar almnarh (byrwt),t (1).
- 80- almsa'el al'eskryat fy alnhw al'erby. abw 'ely alfarsy, thqyq d. 'ely jabr almnswry, aldar al'elmyh aldwlyh llnshr waltwzy'e, wdar althqafh llnshr waltwzy'e, 'eman, alardn.
- 81- m'eany alsh'er. abw 'ethman s'eyd bn harwn alashnandany. dar alktb al'elmyh, t1, 1408h.
- 82- m'eany alqran . abw alhsn alakhfsh, thqyq d. fa'ez fars, t2, 1401h.
- 83- m'eany alqran we'erabh. abw eshaq alzjaj , thqyq 'ebd aljlyl 'ebdh shlby, 'ealm alktb byrwt, t1, 1408h.

- 84- alm'eany alkbyr fy abyat alm'eany. abn qtybh aldynwry, thqyq almstshrq d salm alkrnkwy, 'ebd alrhmn bn yhya bn 'ely alymany, mtb'eh da'erh alm'earf .al'ethmanyh hydr abad aldkn.
- 85- m'ejm aladba'. yaqwt alhmwy:thqyq aldktwr ehsan 'ebas, dar alghrb aleslamy, t1 1993m.
- 86- m'ejm mqayys allghh. ahmd bn fars, thqyq 'ebd alslam mhmd harwn, dar alfkr, 1399h.
- 87- alm'ejm alwsyt. mjm'e allghh al'erbyh balqahrh, alnashr: dar ald'ewh.
- 88- mghny allbyb 'en ktb ala'earyb. abn hsham,:thqyq d.mazn almbark,wmhmd 'ely hmdallh,dar alfkr, byrwt.
- 89- mfatyh alghyb = altfsyr alkbyr. fkhr aldyn alrazy, alnashr: dar ehya' altrath al'erby byrwt, t3, 1420h.
- 90- almftah fy shrh abyat aleydah. abn 'esfwr, thqyq rfy'e ghazy alslmy, mrkz almlk fysl, t1, 1436h.
- 91- almfdlyat , almfdl bn mhmd aldby , thqyq wshrh: ahmd mhmd shakr w 'ebd alslam mhmd harwn, alnashr: dar alm'earf alqahrh, t6.
- 92- almqasd alshafyh fy shrh alkhlash alkafyh. abw eshaq alshatby: thqyq mjmw'eh mn alasatdh, mnshwrat jam'eh am alqra, t (1) 1428h.
- 93- almqasd alnhwyh,fy shrh shwahd shrwh alalfyh, bdr aldyn al'eyny, thqyq d. 'ely fakhr wakhrwn, dar alslam, alqahrh, t 1, 1431h.
- 94- almqtdb. abwal'ebas almbrd:thqyq d.mhmd 'ebdalkhalq 'edymh, ljnh ehya' altrath aleslamy fy msr 1415h.
- 95- almqswr walmmdwd. abw 'ely alqaly, thqyq d. ahmd 'ebd almjyd hrydy, mktbh alkhanjy alqahrh, altb'eh: alawla, 1419 h 1999 m.
- 96- nzhh alalba' fy tbqat aladba'. abwalbrkat alanbary:thqyq d. ebrahym alsamra'ey, mktbh almnar (alardn), t (3) 1405h.
- 97- nqd alsh'er. qdamh bn j'efr, mtb'eh aljwa'eb qstntynyh, t1, 1302h.
- 98- nhayh alarb fy fnwn aladb. shhab aldyn alnwyry, dar alktb walwtha'eq algwmyh, algahrh, t1, 1423h.
- 99- alnwadr fy allghh. abw zyd alansary, thqyq wdrash: aldktwr/ mhmd 'ebd algadr ahmd, dar alshrwq, t1, 1401h.
- 100- alwafy balwfyat: slah aldyn khlyl bn aybk alsfdy, thqyq: ahmd alarna'ewt wtrky mstfa, alnashr: dar ehya' altrath, byrwt, 1420h-.
- 101- alwsath byn almtnby wkhswmh. alqady aljrjany, thqyq wshrh: mhmd abw alfdl ebrahym, 'ely mhmd albjawy, mtb'eh 'eysa albaby alhlby wshrkah.
- 102- wfyat ala'eyan wanba' abna' alzman. ahmd bn khlkan:thqyq d. ehsan 'ebas, dar sadr ( byrwt ).



# ابن مكي الصقلي (ت ١ ° ° هـ) ونظرية تحليل الأخطاء في ضوء كتابه "تثقيف اللسان وتلقيح الجَنان"

أ.د/ ممدوح إبراهيم محمود محمد أستاذ فقه اللغة بكلية اللغة العربية في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، وكلية اللغة العربية بأسيوط جامعة الأزهر الشريف





## ابن مكي الصقلي (ت ٥٠١ه) ونظرية تحليل الأخطاء في ضوء كتابه تثقيف اللسان وتلقيح الجنان

أ.د. ممدوح إبراهيم محمود محمد أستاذ فقه اللغة بكلية اللغة العربية في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، وجامعة الأزهر الشريف

### تاريخ تقديم البحث: ٢٦/ ١٤٤٤/١٥ هـ تاريخ قبول البحث: ١٤٤٤/١٢ هـ

### الملخص:

يرصد هذا البحث منهج ابن مكي الصقلي (ت ١، ٥ هـ) في تحليل الأخطاء اللغوية المنتشرة على لسان أهل صقلية، في ضوء نظرية تحليل الأخطاء وهي إحدى النظريات الغربية الحديثة، حيث عمد ابن مكي الصقلي إلى جمع الأخطاء التي شاعت في لسان أهل صقلية، واستعملوها في أدائهم اللغوي، فجمع مادقا من المستعمل اللغوي على ألسنتهم، حيث استمع إلى كلام أهل صقلية العوام والحواص في عصره وهو القرن الخامس الهجري؛ إيمانًا منه بأن هذا العلم يؤخذ من الأفواه، وحين انتهى ابن مكي من جمع مادته صنفها تصنيفًا لم يسبق إليه ووصفها وصفًا دقيقًا وحلل كثيرًا منها تحليلا لغويا، مما حعل كتابه "تنقيف اللسان وتلقيح الجنان" يلتقي مع أسس نظرية تحليل الأخطاء اللغوية الدالة على الأحطاء اللغوية الدالة على الأحطاء وتحديد الأحطاء وتعيينها، وتصنيفها، وتوصيفها، وبيان أسباب وقوعها، وتصويبها، وغيرها من الأمور التي تبرهن على سبق علماء العرب —خاصة ابن مكي الصقلي – إلى تناول الأخطاء اللغوية، ووضعهم الملامح الرئيسة لمنهج دراستها. فقد تبلورت لديه أسس منهج تحليل الأخطاء وإجراءاته المختلفة بصورة واضحة تفوق من سبقه من العلماء الذين تصدوا لمعالجة هذه الظاهرة. ويهدف المختلفة بصورة واضحة تفوق من سبقه من العلماء الذين تصدوا لمعالجة هذه الظاهرة. ويهدف هذا البحث إلى الإجابة على النساؤلات التالية:

- ١. هل لأسس هذه النظرية الحديثة وجود يمكن استنباطه من تراث العرب القديم؟
- ٢. ما المنهج الذي اعتمد عليه ابن مكي الصقلي في رصده للأخطاء المنتشرة في صقلية وتحليله
   لها ومدى دقته في ذلك؟
- ٣. ما مدى التوافق الفكري بين ما ذكره ابن مكي الصقلي وما ذكره أصحاب هذه النظرية الحديثة في الغرب؟

الكلمات المفتاحية: ابن مكي الصقلي- منهج - تحليل الأخطاء- كتاب تثقيف اللسان.

Ibn Makki al-Siqilli (d. 501 AH) and the theory of error analysis: In the light of his book "tathqif allisan watalqih aljinan"

**Prof: Mamdouh Ibrahim Mahmoud Mohammed** 

Professor of Philology at the Faculty of Arabic Language, Imam Muhammad bin Saud Islamic University and Faculty of Arabic Language Assiut, Al-Azhar University

#### Abstract:

This research investigates Ibn Makki al-Siqli's (d. 501 AH) approach in analyzing the linguistic errors that were widespread in the language of the common people in Sicily, in the light of the theory of error analysis. This is one of the modern western theories. In his book, Ibn Makki al-Siqli collected the errors that were common in the language of the people of Sicily. He collected the material from the spoken language of the people of Sicily, commoners and elites in at his time, that is the fifth century AH; Ibn Makki classified material in an unprecedented way, described it in precisely and analyzed it linguistically. Tathqif Allisan wa Talqih Aljinan meets the foundations of the theory of analyzing modern linguistic errors. The book includes choosing a sample for research and study, linguistic terminology indicating errors, identifying and specifying errors, classifying them, describing them, explaining the reasons for their occurrence, and correcting them. This proves the precedence of Arab scholars - especially Ibn Makki al-Saqili - in dealing with linguistic errors, and providing a methodology for studying them.

This research aims to answer the following questions:

- 1. Can this theory be detected in ancient Arabic tradition?
- 2. What is the approach that Ibn Makki al-Siqli employed in his monitoring and analysis of the widespread errors in Sicily, and how accurate was it?
- 3 .What is the extent of intellectual compatibility between what Ibn Makki al-Siqilli mentioned and what was mentioned by the exponents of this modern theory in the West?

**Keywords:** Ibn Makki al-Siqilli - methodology - analysis of mistakes - book of cultivating the tongue

## بسم الله الرحمن الرحيم

### المقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين، أفصح من نطق بالضاد، وأبلغ من نطق بالخطاب سيدنا محمد النبي الأمي الأمين وعلى آله وصحبه أجمعين. وبعد:

فهذا بحث نرصد عن طريقه مدى رقي الفكر العربي القديم في تنقية اللغة العربية من شوائب اللحن الذي أصابحا على لسان أهلها والمتعربين من غير أهلها، ومدى ما وصلوا إليه من عمق الفكر ودقته وأصالته في جمعه الأخطاء اللغوية على لسان الناطقين بالعربية من أهلها أو من المتعربين مما جعل لهم السبق والريادة في الجمع والتحديد والوصف والتصنيف والتحليل ورصد الأسباب وسبل المعالجة، فسبقوا علماء اللغة الغربيين المحدثين اللذين كان لحم فضل التنظير والتأطير لهذه النظرية على الأسس ذاها التي سار عليها بعض علمائنا القدامى. ولا يهدف هذا البحث إلى عرض أخطاء العوام ولا تحليلها في ذاها، ولا يهدف كذلك إلى حصرها، ولا يرمي للرد على ابن مكي ونقد بعض آرائه؛ لما يتطلبه ذلك من حديث طويل ليس هذا بحاله، ولكنه يسعى إلى بيان منهجه في جمعه أخطاء أهل بلده صقلية في القرن الخامس الهجري، وكيفية تصنيفه لها، ومنهجه في تحليله لها في ضوء أسس نظرية تحليل الأخطاء ومبادئها التي أوحدها الدراسات اللغوية الحديثة في الغرب، والوقوف على ملامح التلاقي بينهما، ومعرفة مدى وجود هذه النظرية في الفكر اللغوي ملامح التلاقي بينهما، ومعرفة مدى وجود هذه النظرية في الفكر اللغوي العربي القديم من خلال كتاب "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان".

وتكمن مشكلة هذه الدراسة في بيان وجود حذور هذه النظرية الحديثة في التراث العربي في ضوء ما أورده ابن مكي الصقلي في كتابه "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان".

أما أسباب اختيار هذا البحث فتتضح من خلال بيان منهج ابن مكي الصقلي في رصده وجمعه أخطاء أهل بلده صقلية في عصره وهو القرن الخامس الهجري، خاصة أن هذه الأخطاء قد جمعها ابن مكي من أفواه الناس في عصره، واللغة الشفهية تمثل المصدر الرئيس للهجات المستعملة على لسان أهلها، فمجموع الأخطاء اللغوية التي رصدها ابن مكي الصقلي تمثل لغة العصر الذي يعيش فيه المؤلف، كما تمثل التطور الذي أصاب اللغة العربية في هذا المكان وهذا الزمان خاصة، وهي تحتك باللغات المجاورة فتؤثر وتتأثر، وتعطي وتأخذ. وكذا نرصد تحليله لها، ومدى الوقوف على الأسباب، والمراحل التي مرت بها.

وأما أهمية البحث فتكمن في بيان جهود ابن مكي في جمع الأخطاء اللغوية في صقلية، وكذا في بيان كيفية معالجة الأخطاء اللغوية الواردة على لسان أهل صقلية في ضوء القوانين اللغوية التي وضعها ورسم حدودها نحاتنا الأوائل من ناحية ثانية. كما تظهر أهميته في معرفة دور العربية العامية الصقلية في وجود الأخطاء اللغوية وانتشارها في هذه الجزيرة الكبيرة، ومدى تأثر العربية بلغة أهل صقلية الأصلية التي هي مزيج ثقافي من لهجات عربية وغير عربية، وكذا في بيان أهمية هذه النظرية — نظرية تحليل الأخطاء – وأهدافها والفائدة منها في معالجة ظاهرة اللحن.

أما أهمية المدونة فإن كتاب "تنقيف اللسان وتلقيح الجنان" يدخل في دائرة اهتمام المتخصصين في علوم اللغة العربية وآدابها تحديدًا والباحثين في الموضوعات ذات الصلة بوجه عام؛ حيث يقع كتاب "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان" ضمن نطاق تخصص علوم اللغة ووثيق الصلة بالفروع الأخرى مثل الشعر، والقواعد النحوية، والصرف، والأدب، والبلاغة، والآداب العربية، وهو أحد الكتب التي تظهر فيها نظرية تحليل الأخطاء بوضوح إذ تظهر فيه عوائد غير العربية على العربية وهو مجال النظرية الرئيس، كما أنه يعد أصدق نتاج لكلام أهل صقلية عامة.

ويهدف هذا البحث إلى تحقيق عدة أهداف أهمها:

- ١. إثبات أصالة تحليل الأخطاء وتصويبها تطبيقًا في التراث العربي.
- بيان المنهج الذي اعتمد عليه ابن مكي الصقلي في رصده للأخطاء
   المنتشرة في صقلية وتحليله لها ومدى دقته في ذلك.
- ٣. معرفة المقياس الصوابي الذي اعتمد عليه ابن مكي الصقلي وموقفه من حركة التنقية اللغوية.

وقد اعتمدت في هذا البحث على المنهج الوصفي الذي يعني بالرصد والتتبع للظاهرة موضع الدراسة، وجاء في مقدمة، وتمهيد، ومبحثين، وخاتمة، وفهرس للمصادر والمراجع.

أما المقدمة فقد بينت فيها أهمية البحث وسبب اختيار المدونة وأهميتها، والأهداف التي يسعى إلى تحقيقها، ومنهجه، وخطته. وأما التمهيد فكان عن التعريف بابن مكي وكتابه "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان".

وجاء المبحث الأول بعنوان: نظرية تحليل الأخطاء نشأتها وتطورها، وموقف الدراسات العربية القديمة من هذه الظاهرة في ضوء "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان".

أما المبحث الثاني فكان عنوانه: منهج ابن مكي الصقلي في تحليل الأخطاء في ضوء كتابه "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان".

وفي الخاتمة ذكرت أهم النتائج التي توصل إليها البحث.

وبعد فإني أرجو من الله العلى القدير أن أكون قد وفقت فيما صبوت إليه إنه نعم المولى ونعم النصير، والله أسأل أن يكون هذا العمل خالصًا لوجهه الكريم، وأن ينفعني يوم العرض عليه، وإن كان فيه من تقصير فالله الكامل والنقص في الناس شامل، وهذه سنة الله في خلقه آملا في تصويب ما به من خطأ أو تكميل ما فيه نقص.

﴿ وَمَا تَوْفِيقِي إِلاَّ بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ (سورة هود الآية ٨٨)

لتمهيد

التعريف بابن مكي الصقلي، وبكتابه تثقيف اللسان وتلقيح الجنان أولا: التعريف بابن مكي الصقلي:

هو: عمر بن خلف بن مكي الصقلي، أبو حفص: قاض، لغوي محدث أندلسي. ولي قضاء تونس وخطابتها. وكانت خطبه من إنشائه، وكان يخطب بالخطب البديعة، كل جمعة خطبة من إنشائه، من تصانيفه: تثقيف اللسان، دال على غزارة علمه وكثرة حفظه. ومن شعره:

يا حريصا قطع الأيام في ... بؤس عيش وعناء وتعب ليس يعدوك من الرزق الذي ... قسم الله فأجمل في الطلب

توفي ابن مكي سنة (٥٠١ هـ = ١١٠٧ م). (١) أما عن شيوخه الّذين أخذ عنهم فمنهم "محمد بن علي بن الحسن بن البر أبو بكر التميمي الصقلي"، وعبد الحق بن محمد بن هارون القرشي الصقلي (ت ٤٦٦ هـ) والشيخ حسن بن رشيق القيرواني أبو علي، الأديب الشاعر اللغوي (ت ٤٥٦ هـ). ثانيا: التعريف بكتاب تثقيف اللسان:

يعد كتاب "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان" لابن مكي الصقلي من أهم المؤلفات التي عنيت بالتصويب اللغوي وحركة التنقية اللغوية، فالكتاب كما يتضح من عنوانه وهو "تثقيف اللسان" يقوم موضوعه على تصحيح الأخطاء

<sup>(</sup>١) ينظر: إنباه الرواة على أنباه النحاة — القفطي ٢/ ٣٢٩، والبلغة في تراجم أئمة النحو واللغة – الفيروزآبادي صــ ٢١٨/٢، وبغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة – السيوطي ٢١٨/٢، والأعلام – خير الدين الزركلي ٥/ ٤٦.

اللغوية الشائعة بين عامة الناس، وقد شمل أيضًا تصحيح الأخطاء التي تجرى على ألسنة المتحصصين مثل: غلط قرّاء القرآن، وكذا أهل الحديث، والفقه، وأهل الوثائق أو كتاب الدواوين، والطب، وأهل السماع، وكذلك توضيح قواعد الكتابة العربية، وتصحيح التصحيفات في الألفاظ والأعلام وغير ذلك. وكذلك شمل الكتاب لحن العامة والخاصة- وهو أغلب أبواب الكتاب! بالإضافة إلى الموضوعات الأخرى المهمة. وقد عني فيه "ابن مكي الصقلي" بجمع الأخطاء اللغوية الشائعة في عصره وفي بلده جزيرة صقلية، فجمعها من أفواه عامة أهل صقلية ومن الكتب التي تضمنت بعض الأخطاء اللغوية التي وقع فيها الخاصة والمثقفون وعمل على تصويبها، وقد تميز هذا الكتاب بحسن الجمع والعرض ودقة التصنيف حتى عد من أبرز الكتب تصنيفًا في هذا الباب، وهو التصنيف الذي لوطالعه علماء اللغة الغربيون المحدثون الأدركوا تمامًا أنهم مسبوقون في تحليل الأخطاء أسسًا ومنهجا - وربما تأطيرا وتنظيرًا -وليسوا سابقين كما زعموا. ويرجع تاريخ تأليف هذا الكتاب إلى ما بين ٥٦هـ/ ٢٠١هـ على حسب رأي د/ عبد العزيز مطر الذي استدل على ذلك بأن ابن مكى عرض مادة كتابه على "ابن البر التميمي" الذي ترك صقلية إلى الأندلس عام ٤٦٠هـ، وفي هذا العام أو بعده بقليل هاجر ابن مكي إلى تونس ومن هنا يمكن القول: إن تثقيف اللسان ألف قبل هذا التاريخ، ثم يمكننا أن نزيد تاريخ التأليف تحديدًا بعد عام ٤٥٦ه الذي توفي فيه ابن رشيق على الأرجح؛ وذلك لأن ابن مكي يذكره بقوله: رحمه الله.(١)

<sup>(</sup>١) ينظر: لحن العامة في ضوء الدراسات اللغوية الحديثة — د/ عبد العزيز مطر صــــ ١٥١.

أما السبب في تأليفه هذا الكتاب "تنقيف اللسان وتنقيح الجنان" فقد ذكر ابن مكي الصقلي عدة أسباب منها: هجوم الفساد على اللسان، وانتشار الغلط في الناس حتى وقع بهم في تصحيف المشهور من حديث النبي – على – واللحن في الواضح المتداول منه، وتعمد الوقف في مواضع لا يجوز الوقف عليها من كتاب الله – على – ومنها: أن "كثيراً من الناس يخطئون وهم يحسبون ألهم مصيبون، وكثير من العامة يصيبون وهم لا يشعرون، فربما سخر المخطئ من المصيب، وعنده أنه قد ظفر بأوفر نصيب، وتساوى الناس في الخطأ واللحن إلا قليلًا". ومنها أيضًا: "أن رجلًا قبلَهُ تخصص وفقه وحفظ للأخبار والأشعار، وقد سمع كلامًا فيه ذكر الشدق، فلما سمعه بالدال –غير معجمة – أنكره، وتعجب من أن يجوز ذلك، وليس يجوز سواه، ثم سألني، ورغب إلي أن أجمع له مما يصحف الناس في ألفاظهم، وما يغلط فيه أهل ورغب إلي أن أجمع له مما يصحف الناس في ألفاظهم، وما يغلط فيه أهل الفقه، وما قدرت على جمعه فأحبته إلى ما سأل. وقد صرح بهذه الأسباب في مقدمة كتابه. (۱)

وقد تميز ابن مكي في كتابه هذا بحسن التصنيف والتبويب على نحو لم يسبق إليه، حيث خص كل باب بما يحدد نوع الخطأ وقسمه الذي يندرج تحته – على النحو الذي سنجده في حديثنا عن منهجه في تصنيف الأخطاء – وإن لم يراع ترتيب المواد داخل هذه الأبواب باستثناء البابين الأول والثاني (التصحيف، والتبديل) اللذين رتب موادهما حسب الحرف الذي يقع فيه التصحيف أو التبديل، وقد تردد في عرض مادته بين الإيجاز تارة والإطناب

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ١٥ - ١٨.

تارة ثانية، فاقتصر أحيانًا على ذكر الخطأ والصواب من دون تعليل أو تفسير أو استدلال، وأطنب أحيانًا أخرى بذكر علة الخطأ أيًّا كان نوعه وهو ما يتوافق مع النظرية الحديثة في تحليل الأخطاء حيث تعنى عناية تامة بتفسير هذه الأخطاء وتعليلها وببيان أسبابها – في حين لم نجد لذلك أثرًا في مؤلفات سابقيه مثل (لحن العامة) للكسائي، و(إصلاح المنطق) لابن السكيت، و(أدب الكاتب) لابن قتيبة، و(الفصيح) لتعلب. ولعله قد تأثر في هذا بالزبيدي، وهو في كل ذلك يستدل على الصواب بذكر الأمثلة والشواهد من القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف وشعر العرب والأمثال مع ذكر مورد المثل ومضربه أحيانًا والاكتفاء به أحيانًا أخرى، وكذا ذكر أقوال العلماء وإن اختلفت، وذكر الأخبار المتعلقة بالتصويب، وسنبين منهجه تفصيلا عند حديثنا عن مراحل نظرية تحليل الأخطاء عنده في كتابه، وذلك في المبحث الثاني من هذا البحث إن شاء الله.

أما أهمية الكتاب فقد كان وضحها د/ إحسان عباس بقوله: "كتاب تثقيف اللسان أصدق نتاج لصقلية بعامة، ولمدرستها اللغوية بخاصة، كما أنه و بابه - خير أثر صقلي قاوم الفناء لنتصور منه كثيرًا من حوانب الحياة اللغوية في تلك الجزيرة. ويقول لنا مؤلفه إنه كتبه استجابة لرغبة سائل سأله أن يجمع له مما يصحفه الناس في ألفاظهم، وما يغلط فيه أهل الفقه، فلما انتهى من الكلام في التصحيف خطر له أن يضم إليه غيره - كما ذكر في مقدمته - فليس لدينا ما هو أصدق من هذا الكتاب تعبيرًا عن الشعور باستقلال صقلية في طابعها اللغوي في كل ما خلفه الصقليون، وربما ابتز منا

هذا الثناء؛ لأنه رمز لوعي قومي في نفس مؤلفه، ودليل على معاناته تجربة للرصد والتحري والإصغاء لما يقرأ ويسمع، وربما استحق حبه تقديرنا لخضوعه للإشراف العلمي الصحيح، وأخذه بتوحيه أستاذه". (١) ثم يقول: "والنتيجة التي ننتهي إليها في هذا البحث أن لغة التأليف لم تكن سليمة -إلى جانب لغة الكلام - أو ألها على الأقل لم تكن تُرضى أهل اللغة القائمين بالمحافظة عليها. والفقهاء على وجه الخصوص هم الواقعون تحت تحمة التهاون في لغتهم، وهي تممة ترجع إلى ما قبل هذا العصر إذ نراها عند ابن فارس وأبي حيان التوحيدي قبل ذلك. وهذه مشكلة تواجه الصحة في التعبير قبل أن تواجه الجمال فيه، وربما استطعنا أن نلتمس شيئًا منها فيما كتبه ابن حوقل، فقد حاول أن يسخر من الصقليين في بلاغتهم وتندر على رجل رآه في المسجد الجامع ببلرم (٢) وفي يده قصة مهر، وهو مقبل على قراءهما وكلما مر له فصلٌ داوم على تقريظه لحسن ما تأتّي له من المعابي الجيدة والشروط البديعة واستيفاء أسباب البلاغة. ومعنى هذا الخبر أن كتَّاب العهود والوثائق كانوا قد تطاولوا إلى مقام أهل الكتابة الفنية، وهو قلب للأوضاع؛ لأن البلاغة ليست عنصرًا من العناصر التي لا بد أن تستوفيها أوراق العقود وتعابير الشروط. ومن هذا نرى أن صحة التعبير التي كانت لازمة لأصحاب الوثائق

<sup>(</sup>١) ينظر: العرب في صقلية – دراسة في التاريخ والأدب – د/إحسان عباس صـــ ١١١.

<sup>(</sup>٢) بَلَرْمُ: بفتح أوله وثانيه، وسكون الراء، وميم، معناه بكلام الروم المدينة: وهي أعظم مدينة في حزيرة صقلية في بحر المغرب على شاطئ البحر... ومدينة بلرم مستطيلة وسوقها قد أحذ من شرقها إلى غربها، وهو سوق يعرف بالسماط مفروش بالحجارة، وتطيف بالمدينة عيون من شرقها إلى غربها. ينظر: معجم البلدان (١/ ٤٨٣).

قد أهدرت، وحاول القائمون عليها أن يمسحوها بمسحة من جمال ليخفوا قبح الخطأ فيما يكتبون.... ولكن اللغة تقلبت على أسنة أقلامهم حتى كادت تكون عامية، ومرجعنا في تصور هذه الناحية كتاب تثقيف اللسان".

i li inli

## المقياس الصوابي عند ابن مكي الصقلي:

"كان لاتساع رقعة الإسلام واتصال العرب بغيرهم من حرّاء الفتوح ودخول أعداد كبيرة في الإسلام تأثير كبير في فصاحة اللغة وسلامتها، فقد بدأ التحريف يتطرق إلى اللغة، كما بدأ الداخلون في الإسلام من أبناء الشعوب الأخرى يتعلمون العربية ويعالجون التفاهم بحا مع العرب، فلقيت على ألسنتهم صنوفًا من التغيير وضروبًا من الانحراف والفساد في أصوات كلماتها وأوزاتها وفي نحوها وأساليب تركيبها". (٢) وتفشي اللحن وامتد ذلك إلى تلاوة القرآن الكريم، وقد بدأ اللحن يعلن عن نفسه ولم يشمل الحامة وحدهم بل شمل الحاصة أيضًا. وأول لحن سمع بالبادية (هذه عصاني)، وأول لحن سمع بالبادية (هذه عصاني)، وأول لحن سمع بالعراق (حيّ على الفلاح) (٣) وكان اللحن مذمومًا، وقد ورد ذم اللحانين كثيرًا، قال مسلمة بن عبد الملك: "اللحن في الكلام أقبح

<sup>(</sup>١) ينظر: العرب في صقلية – دراسة في التاريخ والأدب صـــ ١١١ وما بعدها بتصرف.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: مناهج التصويب اللغوي - د/ نعمه رحيم العزاوي صــ ۱۳ - بحلة المورد مج ٦، ع١٠ سنة ١٩٧٧م.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البيان والتبيين - الحاحظ ٢/ ٢١٩.

من الجدري في الوحه، وقال عبد الملك: "اللحن في الكلام أقبح من التفتيق في الثوب النفيس". (١)

فالقدماء عدوا كل تغير أو مخالفة للغة التي دونوها ضمن حدود معينة لحنًا مهما كانت طبيعة ذلك التغير، أو تلك المخالفة، وبذلك نراهم وسعوا دائرة اللحن حتى كادت معظم المصطلحات الدالة على التغير اللغوي تنضوي تحتها. وعلى الرغم من أن علماء العربية القدامي تواضعوا على هذا الاتجاه في توسعة دائرة اللحن والخطأ، نراهم غير متفقين غالبًا في وجهة نظرهم نحو الاستعمال اللغوي الصحيح الذي عدوه معيارًا للحكم على الخطأ والصواب، ولا أدل على ذلك من الاختلاف بين المدرستين البصرية والكوفية حول اعتماد بعض القبائل المقيمة في سواد الكوفة أساسًا في الاحتجاج. (٢) أما أصحاب كتب اللحن الذين خصصوا لموضوع اللحن مؤلفات مستقلة فقد كانت لهم رقابة صارمة تنظر بعين نافذة إلى ملايين البشر في بحتمع مترامي الأطراف واسع الأرض فتسجل في إحصاءات متعاقبة مقادير اللحن ونماذج الأحطاء الدائرة على الألسن بعد أن وضع النحو وصارت العربية صناعة ودربة. فكانت تلك الحركة تنظر إلى العامة أول الأمر وهم يرسلون أحاديثهم بغير التزام أو إعراب فوحدةم ينحرفون عن السنن أكثر مما يصيبون، بغير التزام أو إعراب فوحدةم ينحرفون عن السنن أكثر مما يصيبون، وسجلت لهم ذلك دون ملال أو كلال، لكنها رأت أن تنصرف إلى مراقبة

<sup>(</sup>١) ينظر: عيون الأخبار - ابن قتيبة ٢/ ١٥٨.

 <sup>(</sup>٢) ينظر: المدارس النحوية - د/ شوقي ضيف صــ ٩ د ١، والعربية دراسات في اللغة واللهجات والأساليب - يوهان فك صــ ٦١.

الحناصة من العلماء والأدباء لتنبه على أخطائهم وتشير إلى وجه الفصاحة والصواب، فكانت حصيلة هذا عشرات من المصنفات اللغوية العاملة على تنقية اللغة العربية من كل شائبة أو تحريف وتلك هي حركة التصحيح اللغوي المبتدئة بأول تنبيه على أقدم لحن عربي. (۱) وقد عرفت تلك المؤلفات بكتب لحن العامة، إلا أن اللغويين الذين تصدوا لتثقيف الألسن وتقويم اعوجاجها لم يتفقوا على مقياس محدود يتم على أساسه الحكم بالصحة أو الخطأ، فمنهم من سلك مسلكًا متشددًا بالوقوف عند ما سمع، وعدم الاعتراف إلا بالأفصح وما عداه فهو خطأ. ومنهم من ذهب إلى التساهل وتجويز النطق بالنادر والرديء ما دام ذلك واردًا في لهجة من لهجات العرب. (۲)

وقد كان اللغويون القدامي الذين عرضوا للخطأ اللغوي وحدّوا في مقاومته على فريقين، الأول متشدد يقف عند الأفصح ويمنع ما عداه. والثاني متساهل يرفض ما لم تتكلم به العرب، ويجيز كل ما تكلمت به، ويساوي بين القبائل في الفصاحة والبيان، فهم من جانب تشددوا في قياسهم اللغوي وطبقوا معيارية صارخة، ومن جهة ثانية كشفوا الألفاظ التي تكلم بما المولدون سواء ما ورد على لسان العامة أم الحناصة، والخاصة تعني الشعراء المحدثين الذين كشف النقد اللغوي سمات التجديد اللغوي والفني في شعرهم من خلال مقارنة استعمالاتحم في استعمالات القديم. (٣)

 <sup>(</sup>٢) ينظر: لحن العامة في ضوء الدراسات اللغوية الحديثة صـــ ٧٤، وفصول في اللغة والنقد -

د/نعمة رحيم العزاوي صـــ ٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: حركة التصحيح اللغوي في العصر الحديث صـــ ٣٦.

فالمتشددون يعدون كل كلام مخالف لكلام القبائل الفصيحة خطأ ولحنًا وكان الأصمعي على رأس المتشددين، ومنهم الفرّاء (ت ٢٠٧ هـ) في كتابه "البهاء فيما تلحن فيه العامة"، وثعلب (ت ٢٩١) في كتابه "الفصيح"، والسحستاني (ت ٢٤٨) في كتابه "لحن العامة"، وابن قتيبة (ت ٢٧٦ هـ) في كتابه "أدب الكاتب"، وأبو بكر الزبيدي (ت ٣٧٩) في كتابه "لحن العامة"، وأبو هلال العسكري (ت ٣٩٥ هـ) في كتابه "شرح ما يقع فيه التصحيف والتحريف"، والحريري (ت ٥١٠ هـ) الذي ساءه أن تتغلب الأخطاء اللغوية على ألسنة الخاصة من المثقفين وأرباب العلم والأدب، فألف كتابه "درة الغواص في أوهام الخواص"، وموفق الدين البغدادي (ت ٢٢٩ كان من فهؤلاء جميعًا لم يعتدوا إلا بالأفصح، وترك ما سواه وإن كان من إحدى اللهجات المشهود بفصاحتها كأسد وطيء وتميم والحجاز. (١)

أما اللغويون المتساهلون وأغلبهم من المتأخرين فهؤلاء يعتدون باللهجات العربية كلها فيصححون ما ورد عن لهجة منها؛ لأن من رأيهم أن كل لهجة في نفسها وعند أهلها فصيحة وإلا عدلوا عنها إلى غيرها، فمعيار التخطئة عندهم ألا يحتمل الكلام التأويل، وألا يكون عليه من لسان العرب دليل، وأن من اتسع في كلام العرب ولغاقم لم يكد يلحن أحدًا ويمثلهم ابن مكي الصقلي (ت ٥٠١ هـ) في كتابه "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان"، وابن هشام اللخمي الأشبيلي (ت ٥٧٧ هـ) في كتابه "المدخل إلى تقديم اللسان

 <sup>(</sup>١) ينظر: المعيار في التخطئة والتصويب دراسة تطبيقية - د/عبد الفتاح سليم صــ ٤٢ وما بعدها،
 ومناهج التصويب اللغوي ص٤١.

وتعليم البيان"، ورضي الدين الحنبلي (ت ٩٧١ هـ)، والشهاب الخفاحي (ت ١٠٦٩ هـ) في كتابه "شفاء الغليل فيما ذكر العرب من الدخيل". (١) وكان ابن هشام اللخمي أكثرهم توسعًا حيث يرى أنه لا لحن في الكلام إلا عند عدم الدليل من لهجات العرب أيًّا كانت هذه اللهجات، وأيًّا كان طريقها في الرواية ثابتًا أم غير ثابت، معزوة إلى أحد أم غير معزوة، بل إنه اعتد بلهجات غير عربية الأصل مثل لهجة أهل الشام وأكثرهم نصارى يقرؤون بالعبرانية كما ذكر الفاراي. (٢) فهم متأثرون بلغات العجم. ومن ذلك قولهم: "إنجاص أي إحّاص، وإذا كانت لهجة شامية فكيف تلحن لها العامة". (٣)

وعلى هذا يكون أصحاب نزعة التوسع وقبول وجوه اللغة فريقين، أحدهما يقف عند المسموع عن العرب، وهو في هذا الأمر لا يختلف عن أصحاب نزعة التشدد إلا في درجة الاحتجاج به. والآخر يخطو خطوة متقدمة وإن لم يقصد الفصيح والجائز بالمسموع عن العرب.

أما موقف ابن مكي صاحب "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان" فيتضح تفصيلًا فيما يلي:

 كان يميل إلى التوسع في قبول ما نطقت به العامة إذا كان حاريًا على لهجة عربية ضعيفة، غير رديئة.

<sup>(</sup>١) ينظر: المعيار في التخطئة والتصويب دراسة تطبيقية صــــ ٤٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المزهر في علوم اللغة وأنواعها ١/ ١٦٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المدخل إلى تقويم اللسان – ابن هشام اللخمي صـــ ٤٣.

7. يعترف ابن مكي أحيانًا بأن ما أجازه ضعيف وأن غيره هو الأفصح نحو قوله: "ويشددون الميم من الدم. والصواب: تخفيفها، وقد جاء فيه التشديد، ولكنها لغة ضعيفة. (١) وكذلك قولهم في عائشة: "عيشة ليس. عنكر، إلا ألها ضعيفة". (٢) وقولهم: "رجل لغوي: والصواب: لغوي، بضم اللام، منسوب إلى اللغة. وقد جاء لغوي، كما جاء أموي، إلا ألها ضعيفة حدًا، والفصحى أموي؛ لأنه منسوب إلى أمية. كما تقول: طهوي إذا نسبت إلى طهية". (٣)

7. كان يجيز أمثلة ردها إلى لغة تميم مع ألها ليست أفصح اللغتين، ومن ذلك قولهم: "شعير، وسعيد، وشهدت على بكذا، ولعبت، بكسر الأول. وهكذا حائز، وكذلك كل ما كان وسطه حرف حلق مكسورا، فإنه يجوز أن يكسر ما قبله، كقولك: بعير ورغيف، ورحيم. وهي لغة لبني تميم. وزعم الليث أن من العرب قوما يقولون في كل ما كان على فعيل: فعيل، بكسر أوله، وإن لم يكن فيه حرف حلق، فيقولون: كثير، وكبير، وحليل، وكريم، وما أشبه ذلك". (3)

كان يجيز أمثلة أخرى يستند فيها إلى أنها من المسموع عن العرب دون تحديد. (٥) نحو قولهم: "الكثرة، بكسر الكاف، حكيت عن العرب، إلا

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ١٢٧

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صــ ١٨٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صــ ١٤٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صـــ ١٨٦.

<sup>(</sup>٥) ينظر: السابق صـ ١٨٦، ١٨٧) ١٨٩

أن الكَثرة بالفتح، أكثر وأفصح". (١)

٥. كان يقبل الاحتجاج ببعض اللهجات المذمومة لدى اللغويين
 كفحفحة هذيل. (٢)

7. كان ابن مكي يرفض أي تطور في الاستعمال ليس له سند له من كلام العرب الفصيح وإن لم يكن الأفصح مما كان له من الصواب حظ، أو حرت به أقلام المؤلفين المتقدمين من خاصة العلماء. ويبدو هذا من قوله: "فجمعت من غلط أهل بلدنا ما سمعته من أفواههم، مما لا يجوز في لسان العرب، أو مما غيره أفصح منه وهم لا يعرفون سواه". (")

(١) ينظر: السابق صـ ١٨٨.

(٢) ينظر: السابق ١٨٨.

(٣) ينظر: السابق صــ ١٨.

المبحث الأول: نظرية تحليل الأخطاء نشأها وتطورها، وموقف الدراسات العربية القديمة من هذه الظاهرة في ضوء "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان"

تحليل الأخطاء هو أحد مجالات علم اللغة التطبيقي، إذ ظهر في القرن العشرين فرعان من فروع الدراسات التطبيقية في مجال تعليم اللغات وهما: علم اللغة التقابلي، وتحليل الأخطاء. "ويفضل علم اللغة التطبيقي مصطلح التحليل التقابلي، بدلًا من علم اللغة التقابلي؛ إذ المقصود هنا تحليل لغوي يجري على اللغة التي هي موضع التعليم واللغة الأولى للمتعلم". (1)

فالتحليل التقابلي يقصد به: إحراء دراسة يُقارَن فيها بين لغتين أو أكثر من عائلة لغوية واحدة أو أكثر أو من عائلات لغوية محتلفة مبينًا عناصر التشابه والاختلاف بينها؛ بمدف تيسير المشكلات التي تنشأ في محال تعليم اللغات الأحنبية. ويتم ذلك من خلال التنبؤ بالصعوبات التي يُتوقع أن يواجهها الدارسون عند تعلمهم اللغة الأجنبية. (٢) فهو يقابل لغتين من فصيلتين مختلفتين كالعربية والإنجليزية أو العربية والفارسية، أو مستوى مستوى آخر، أو بنية بأخرى، أو نظاما بنظام، بمدف إيجاد أوجه التشابه والاختلاف، وذلك لغرض تعليمي، فإذا كان أحد أبناء اللغة الإنجليزية يود تعلم العربية فالصعوبات التي تواجهه ترجع في المقام الأول إلى اختلاف لغته الأم وهي اللغة الإنجليزية عن اللغة التي يريد تعلمها وهي العربية، كما أن

<sup>(</sup>١) علم اللغة التطبيقي وتعليم اللغة العربية – د/ عبده الراجحي صـــ ٩٠.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: اتجاه في تحليل الأحطاء لا يعتمد على المنهج التقابلي – حاك ريتشاردز صــ ۱۱۹،
 وعلم اللغة التطبيقي وتعليم اللغة العربية صــ ٥٠.

هناك فروقا فردية تجعل بعض الأفراد قادرين على تعلم اللغات الأجنبية أسرع من غيرهم، ولكن علم اللغة التقابلي لا يهتم بهذه الفروق الفردية، بل يهتم بالفروق الموضوعية، ولذا فهو يقابل مستويين لغويين اثنين بهدف بحث أوجه الاختلاف بينهما، والتعرف إلى الصعوبات الناجمة عن ذلك. (١) ويهدف التحليل التقابلي إلى ثلاثة أهداف:

- 1. فحص أوجه الاختلاف والتشابه بين اللغات.
- التنبؤ بالمشكلات التي تنشأ عند تعليم لغة أحنبية والناتجة عن الاختلاف بين اللغتين، ومحاولة تفسير هذه المشكلات التي تمثل صعوبة على المتعلم.
  - ٣. الإسهام في تطوير مواد دراسة لتعليم اللغة الأحنبية. (٢)

ويزعم اللغويون في أمريكا من أمثال تشارلز فريز (Fries 1980) و روبرت لادو (Lado 190۷) أن التحليل التقابلي طوّر ومُورِس في الخمسينيات والستّينيات من القرن العشرين؛ كتطبيق لعلم اللغة البنيوي في تعليم اللغة. وظهر نتيجة لتطبيق نظرية علم النفس السلوكي (سيلينكر (Bloomfield, 1977) وعلم اللغة البنيوي (بلومفيلد 1977) (Selinker 190۷) في تعليم اللغة. (التحليل التقابلي) – قد قي تعليم اللغة. (التحليل التقابلي) – قد

<sup>(</sup>١) التحليل التقابلي "أهدافه ومستوياته" - فريدة مولوج - المجلة الدولية للدراسات اللغوية والأدبية العربية، المجلد ١ العدد ٢ صـــ ١٤٦، ١٤٦.

 <sup>(</sup>٢) ينظر: الخطأ في تحليل الأخطاء – حاكلين شاختر صـــ ١٧٤، وعلم اللغة التطبيقي وتعليم اللغة
 العربية صــــ ٥١، ٥٢، والتحليل التقابلي "أهدافه ومستوياته" – فريدة مولوج صـــ ١٤٩.

<sup>(</sup>٣) علم اللغة النطبيقي في التراث العربي الجاحظ نموذجا – د/ جاسم على حاسم صـــ ٣٠٥.

ظهر بصورة حلية، وأضحى منهجًا أو أسلوبًا في تعليم اللغات في أواخر العقد الخامس من القرن العشرين على أيدي البنيويين الأمريكيين، وفي مقدمتهم روبرت لادو(١٩٥٥ - ١٩١٥ Robert Lado) من خلال كتابه: "علم اللغة عبر الثقافات" (Linguistics Across Cultures) الصادر عام ١٩٥٧م، وهذا النوع من التحليل يسمى بـ التحليل القبلي؛ لأنه يساعد في التنبؤ بالصعوبات التي يحتمل أن تواجه الدارسين عند تعلم لغة ثانية غير لغتهم الأم، وذلك بسبب اختلاف لغتهم الأم عن اللغة الهدف المراد تعلمها في اللغة المدف المراد تعلمها ، كما أنه يساعد في التنبؤ بالنقاط التي يسهل تعلمها في اللغة الهدف بسبب تشاهها في لغتهم الأم. (١)

وعلى الرغم من أن التحليل التقابلي حقق نفعًا في تطوير المواد الدراسية لمتعلمي اللغة الثانية، إلا أن الدراسات اللغوية التحليلية للأخطاء الناتجة عن هذا الاتجاه، وقفت على أوجه قصور فيه، وكان من أبرزها: أن هذا التحليل لا يمكنه التنبؤ بكل المشكلات التي تواجه متعلم اللغة الأجنبية، خاصة المتعلقة بنظم الجمل (النحو). (٢) بل قد يتنبأ بمشكلات أو أخطاء قد يظهر بعضها، وقد لا تظهر. (٣) فضلًا عن أن أنصار هذا الاتجاه ركزوا على أثر التداخل اللغوي بين اللغة الأم والمستهدف تعلمها في وقوع الأخطاء، فقد عزوا كثرة أخطاء المتعلمين إلى النقل السلبي من اللغة الأم إلى اللغة الهدف، وتجاهلوا آثار

<sup>(</sup>١) المنهج التقابلي وتحليل الأحطاء – د/ بدر بن على العبد القادر صــــ ٣، ٤ بتصرف.

 <sup>(</sup>٢) ينظر: اتجاه في تحليل الأحطاء لا يعتمد على المنهج التقابلي صـــ ١١٩، والخطأ في تحليل
 الأحطاء صـــ ١٧٤، ١٧٥.

 <sup>(</sup>٣) اللغات الأجنبية تعليمها وتعلمها - د/ نايف خرما، ود/ على حجاج صـــ ٩٥.

اللغة الواحدة في التعلم، (١) والتي تكون سببًا من أسباب وقوع الأخطاء. وعلى أثر هذا ظهر اتجاه أو منهج جديد في تحليل الأخطاء على يد اللغوي الإنجليزي كوردر(Corder).

أما (تحليل الأخطاء) "فمصطلح آخر يستخدمه علم اللغة التطبيقي في تعليم اللغة، وهو الخطوة التالية للتحليل التقابلي، ولعله ثمرة من ثمراته، لكنه يختلف عنه وعن المقارنة الداخلية في ألهما يدرسان اللغة، أما هو فيدرس لغة المتعلم نفسه، لا نقصد لغته الأولى وإنما نقصد لغته التي ينتجها وهو يتعلم".(١) وعلى هذا فتحليل الأخطاء تحليل بعدي؛ لأنه يقوم بتحليل كتابات دارسي اللغة تحليلًا فعليًّا لبيان درجة شيوع هذه الأخطاء. وفرق بعضهم بين المصطلحين فجعل التقابل اللغوي مختصًا بدراسة اللغة نفسها من خلال المقابلة بين اللغة الأم واللغة الهدف، أما تحليل الأخطاء فيدرس لغة المتعلم نفسه التي أنتجها سواء كتبها أم تحدث بها.

## تعريف تحليل الأخطاء:

الخطأ لغة: ضد الصواب، وأخطأ يخطئ إذا سلك سبيل الخطأ عمدًا وسهوًا. (٣) أما اصطلاحًا فهو: "الانحراف عما هو مقبول في اللغة العربية حسب المقاييس التي يتبعها الناطقون بالعربية الفصحى". (٤) أو هو: "حروج

<sup>(</sup>١) أسس تعلم اللغة وتعليمها صـــ ١٨٣، ٢٠١.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب – ابن منظور (خ ط أ).

<sup>(</sup>٤) المنهج التقابلي وتحليل الأحطاء صـــ ١٥ نقلا عن: الأحطاء الشائعة في الكلام لدى طلاب اللغة العربية الناطقين بلغات أحرى – د/ عبدالعزيز العصيلي – رسالة ماحستير صــــ ي.

المتكلم عن قواعد اللغة ونظامها وهي ناتجة إما عن تعلم فاسد، وإما عن حهل بتلك المقاييس التي تضبط اللغة وتحكمها، وتتسم الأخطاء اللغوية بكونها تظهر باستمرار في لغة المتكلم". (١)

وقد وصف (بروان) الأخطاء اللغوية عمومًا بأنما "تظهر في أربع صور هي: أخطاء إضافة، أو حذف، أو استبدال، أو رتبة". (٢)

أما مصطلح (تحليل الأخطاء) فقد عرفته هويدا الحسيني بأنه: "العملية التي يقوم الباحث فيها بدراسة الأخطاء بدءا من تحديدها إلى توصيفها إلى تصنيفها منتهيا بتفسيرها" (") ويمكننا تعريفه بأنه: العملية التي يقوم الباحث فيها بجمع أخطاء المتكلمين باللغة لخروجهم عن قواعد اللغة الصحيحة ونظامها، وذلك بمعالجتها وتفسيرها وبيان أسبابها.

<sup>(</sup>١) ينظر: دراسة الأخطاء اللغوية عند دراسة اللغة العربية الفصحى حديثا - صــ ٨ نقلا عن: بحوث ودراسات في اللسانيات العربية - عبد الرحمن الحاج صالح - منشورات المجمع الجزائري اللغة العربية / الجزائر ٢٠٠٧ صــ ١٦٥

<sup>(</sup>٢) ينظر: أسس تعلم اللغة وتعليمها صــ ٢١٠، ودراسة الأخطاء اللغوية عند دراسة اللغة العربية الفصحى حديثا صــ ٨ نقلا عن: بحوث ودراسات في اللسانيات العربية – عبد الرحمن الحاج صالح – منشورات المجمع الجزائري اللغة العربية / الجزائر ٢٠٠٧ صــ ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) المنهج التقابلي وتحليل الأخطاء صـــ ١٧ نقلا عن: الأخطاء اللغوية الشائعة في كتابات الدارسين في برامج تعليم اللغة العربية الناطقين بلغات أخرى دراسة ميدانية - هويدا الحسيني - رسالة ماحستير بكلية التربية حامعة المنصورة ١٩٨٨م صـــ ١٤.

#### أهمية نظرية تحليل الأخطاء:

لتحليل الأخطاء أهمية كبيرة يستفاد منها في عدة مجالات، ومن أبرزها في مجال اللغة العربية ما يلي:

إن دراسة الأخطاء تفتح الباب لدراسات أخرى نكتشف من خلالها أسباب ضعف الدارسين في برامج تعليم اللغة الثانية، اقتراح أساليب العلاج المناسبة. (1)

 كذلك دراسة الأخطاء تعد من أهم الدراسات في تحديد المستوى الفصيح من غيره، وتوضيح الخلل اللغوي وسببه ومعالجته.

7. كذلك تساعد دراسة تحليل الأخطاء على الحفاظ على اللغة العربية وتنقيتها من شوائب اللحن وهو ما أدركه علماؤنا الأوائل، إذ لولا اهتمام العرب قديمًا بجمع اللحن ودراسته وبالتصويب اللغوي له ما بقيت العربية الفصحى قرابة خمسة عشر قرنًا من الزمان لم تتغير تغيرًا جوهريًا يذكر وذلك بشهادة علماء الغرب أنفسهم مثل "ستنكيفيتش" وغيره إذ قال: "من المؤكد للطريقة أو بأخرى للغة العربية لغة متميزة، لقد عاشت خمسة عشر قرنًا لم تتغير في أثنائها تغيرًا جوهريًا، إنها غالباً ما تكسب و لم تخسر البتة". (٢) وما بقيت الوحدة اللغوية العربية على حالها طيلة هذه القرون على الرغم من تفرقهم واتساع رقعتهم الجغرافية بعد الفتح الإسلامي وما أصاب بعض بلادهم من عوامل الاحتلال الأجنبي والغزو الفكري والثقافي. فالعربية بلادهم من عوامل الاحتلال الأجنبي والغزو الفكري والثقافي. فالعربية

<sup>(</sup>١) تحليل الأخطاء — الموقع التربوي للدكتور وجيه المرسي أبو لبن

<sup>(</sup>٢) في علم اللغة \_ د/ محمد محى الدين أحمد محمود صـ ٦.

الفصيحة معروفة بألها اللسان العربي المشترك بين الناطقين به في كل مكان وزمان، وقد نزل به القرآن الكريم كما تكلم به رسول الله — في حديثه، وهو لسان المسلمين الأول ولسان العرب الوحيد الذي به يتكلمون ويكتبون ويتواصلون؛ فهو من أوثق العرى الرابطة بينهم قديمًا وحديثًا، يتكلم به الجميع بلا عناء ولا تكلف يذكر، فيفهمه الجميع بلا إشكال؛ ولهذا كان من أهم شعائر الإسلام الجامعة به تؤدى العبادات، وأكبر دعائم الوحدة الموحدة بين الأمة، وأوسع روابط الأخوة الشاملة بين جميع المسلمين وغيرهم ممن يتكلم به سواء أكان عربي الأصل أم لا، وما كانت الدعوة إلى استعمال العامية محل الفصحي من الاستعماريين الغربيين ومن سار على نمجهم في بعد من بعض العرب المحدثين إلا للقضاء على هذه الوحدة اللغوية التي هي من العرب المحدثين إلا للقضاء على هذه الوحدة اللغوية التي هي من العرب المحدثين إلا للقضاء على هذه الوحدة اللغوية التي هي من العرب المحدثين إلا للقضاء على هذه الوحدة اللغوية التي هي من العرب المحدثين العرب المحدثين العرب المحدثين الا للقضاء على هذه الوحدة اللغوية التي هي من العرب المحدثين العرب العرب المحدثين العرب المحدثين العرب المحدثين العرب المحدثين العرب المحدثين العرب ا

٤. أن كتب اللحن وتحليل الأخطاء على اختلافها وتنوعها وكثرتما يمثل بعضها لغة بلدالها في عصر مؤلفها مما يجعلها صورة كاشفة عن تاريخ العربية عبر حياتما الممتدة وفي مناطقها المختلفة.

## نظرية تحليل الأخطاء النشأة والتطور:

تحليل الأخطاء — كما ذكرت — هو مصطلح من مصطلحات علم اللغة التطبيقي في تعليم اللغات واكتساها. وقد ظهر هذا المصطلح أو هذا الاتجاه (تحليل الأخطاء) في أواخر الستينيات وأوائل السبعينيات وكان مضادًا للتحليل التقابلي، حيث يرى أصحاب هذا الاتجاه أنه من الخطأ الاعتماد على نتائج التحليل التقابلي في التعرف على المشكلات اللغوية التي تواجه دارسي

اللغات الأجنبية. (١) وقد نشأ هذا المنهج — عند بعضهم – كرد فعل على عجز التحليل التقابلي في تحليل الأخطاء وبيان أسبابها بصورة كاملة ومحددة، ولا يعني هذا انفصامهما، فتحليل الأخطاء في جوهره هو تحليل تقابلي، لكنه بعدي، يلحق بالتقابل، ويصف الأخطاء اللغوية ويفسرها ويبين أسبابها المختلفة سواء اللغوية أو غير اللغوية؛ لذا يعد "تحليل الأخطاء" الخطوة التالية للتحليل التقابلي، ولعله ثمرة من ثمراته. فتحليل الأخطاء حل محل التحليل التقابلي بسهولة حين تبين أن بعض الأخطاء فقط ترجع إلى تأثير المتعلم بلغته الأم، وأنه لا يقع في كل الأخطاء التي يتوقعها التحليل التقابلي، وأن الدارسين الذين ينتمون إلى لغات مختلفة يقعون في أخطاء متشابحة وهم يتعلمون لغة أحنبية واحدة. (٢)

ويرى علماء اللغة في أمريكا وأوربا أن علم اللغة التطبيقي هو نتاج حضارتهم الحديثة، وخاصة نظرية تحليل الأخطاء. ويدَّعون أن هذه النظرية ظهرت وتأسست في نحاية الستينيات وبداية السبعينيات من القرن العشرين. وأن مؤسسها هو العالم اللغوي الأمريكي الفرنسي الأصل: كوردر ت (Corder) في كتاباته عن تحليل الأخطاء. وقد ظهرت هذه النظرية لتعارض نظرية التحليل التقابلي (Contrastive Analysis) التي ترى أن سبب الأخطاء هو: التدخل، والنقل من اللغة الأم إلى اللغة الحدف. لكن

<sup>(</sup>١) فروع اللسانيات التطبيقية وبحالاتما - بحلة الأثر صــ ١٣٢.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: أسس تعلم اللغة وتعليمها صــ ۲۰۳. ونظرية علم اللغة التقابلي في التراث العربي – د/ حاسم على حاسم، ود/ زيدان على حاسم – العدد: ۸۳ – ۸۸ – جمادى الأخر ۱٤۲۲ه/ أيلول (سبتمبر) ۲۰۰۱م – السنة الحادية والعشرون/ مجلة التراث العربي بدمشق صــ ۲٤٣.

كوردر وآخرين عارضوا هذا الاتجاه؛ وقالوا: "إن سبب الأخطاء ليس التدخل من اللغة الأم فحسب، بل هناك أسباب أخرى داخل اللغة الهدف، وهذه الأسباب تطورية. مثل: أسلوب التعليم، والدراسة، والتعود، والنمو اللغوي، وطبيعة اللغة المدروسة، والتعميم، والسهولة، والتجنب، والافتراض الخاطئ، وغيرها. كل هذه العوامل لها أثرها فيما يواجهه الدارسون من مشكلات. وذلك بغض النظر عن أوجه التشابه والاختلاف بين لغة الدارسين، واللغة الثانية التي يتعلمولها في غالب الأحيان". بينما يرى أصحاب نظرية تحليل الأخطاء: أنه عن طريق تحليل الأخطاء فقط نستطيع أن نتعرف على حقيقة المشكلات التي تواجه الدارسين في أثناء تعلمهم للغة، ومن نسبة ورود الخطأ نستطيع أن نتعرف على مدى صعوبة المشكلات أو سهولتها، وبناء على هذا، فلا حاجة لنا إلى التحليل التقابلي". (") وقد حدد (كوردر) وبناء على هذا، فلا حاجة لنا إلى التحليل التقابلي". (") وقد حدد (كوردر) مساعدة الدارس على التعلم، وذلك بعد تصنيف الأخطاء لديهم من حيث مساعدة الدارس على التعلم، وذلك بعد تصنيف الأخطاء لديهم من حيث يبين بحالات اختلاف قواعد التحقيق في اللغة الهدف عنها في لهجة الدارس. (٢)

<sup>(</sup>۱) علم اللغة التطبيقي في التراث العربي الجاحظ نموذجا – بحلة دراسات، العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجلّد (۱)، العدد (۲) سنة ۲۰۱۳م صــ ۳۰۷، ونظرية تحليل الأخطاء في التراث العربي – د/جاسم علي حاسم – بحلة مجمع اللغة العربية الأردني، العدد (۷۹)، السنة (۳۵) ۲۰۱۰ صــ ۱۵۲، ۱۵۲.

بسبب وجود تداخل اللغة الأم، وخطأ تطور بسبب عملية التعلم نفسه، ومادة اللغة المتاحة وهو خطأ بسبب أخطاء الأساليب في تعلم المادة. (١)

# تحليل الأخطاء في الدراسات العربية القديمة، وموقف ابن مكي الصقلي منها:

يرى أحد الباحثين المحدثين أن علم اللغة التطبيقي قد أُهمل إهمالًا شديدًا في التراث العربي من قبل الباحثين، ولم يوفوه حقه من البحث والدراسة، على الرغم من أن هذا العلم ضارب الجذور عند العرب منذ أيام الخليل بن أحمد، وسيبويه، والكسائي، والجاحظ، وغيرهم. ويعد الجاحظ رائد هذا الميدان وأستاذه بحق، لا كما يُرعَم من أنه أمريكي – أوربي النشأة في العصر الحديث. (٢) فاللغويون العرب القدامي قد تناولوا الأخطاء الشفوية خاصة والكتابية عامة بشيء من البحث والدراسة والتفصيل. وكانوا رواد هذا الميدان منذ القرن الثاني للهجرة، وذلك بسبب اللحن الذي يعرف بأنه خروج الكلام الفصيح عن بحرى الصحة في بنية الكلام أو تركيبه أو إعرابه؛ بفعل الكستعمال الذي يشيع أولاً بين العامة من الناس ويتسرب بعد ذلك إلى لغة الخاصة.

<sup>(</sup>١) تحليل الأحطاء في التعبير الشفوي بالتطبيق على معهد دار السلام الحديث كونتور جاوي الشرقية

<sup>-</sup> محمد خير الدين ۲۰۰۸/ ۲۰۰۹ صــ ۳۷، ۳۸.

<sup>(</sup>٢) علم اللغة التطبيقي في التراث العربي (الجاحظ ُنموذجا) صـــ ٢٩٥.

وقد طرأ اللحن على لغتنا العربية منذ بدء الإسلام، ثم طغي عليها فترة حكم الأمويين؛ وذلك لكثرة المخالطين للعرب من الأعاجم الذين هجروا لغتهم واستعملوا لغة الفاتحين بحكم الغلبة. فبعد عُقْدَيْنِ من القرن الأول الهجريُّ أخذت اللغةُ العربية تلتقي بلغات أخرى مع انتشار الإسلام في العراق، وفارس، والشام، ومصر، وبلاد المغرب، وغيرها من البلاد التي دخل أهلها في الإسلام أفواجًا، واتخذوا العربية لسانًا لهم، مُستبدلين بلغاتم لغة قرآنهم، وحُملَة دينهم إليهم، ولكن عربية هؤلاء - الذين اعتنقوا الإسلام -لم تكن بالطبع خالصة مما عُلق بما من لغاتم القومية، كما أن ألسنتهم لم يستقم أمرها وهي تنطق الكلمات العربية. وزاد ذلك بصورة ملحوظة في العصر العباسي بسبب سيطرة الفرس وتوليهم المناصب العليا في هذا العصر وما كانوا عليه من ولائهم للعنصر الفارسي فكثرت الكلمات الفارسية في الشعر العربي كما في شعر زيد العبادي والأعشى وغيرهما، ففسد اللسان العربيّ لذلك وكاد يذهب لولا ما حفظه من عناية المسلمين بالكتاب والسنة اللذين بحما حفظ الدين وصار ذلك مرجحًا لبقاء اللغة العربية المضريّة من الشعر والكلام إلا قليلًا بالأمصار، وبلاد فارس وأرض الهند والسّند وما وراء النّهر وبلاد الشّمال وبلاد الرّوم وذهبت أساليب اللّغة العربيّة من الشّعر والكلام إلَّا قليلا يقع تعليمه صناعيًّا بالقوانين المتدارسة من كلام العرب وحفظ كلامهم لمن يسَّره الله تعالى لذلك. فلمَّا ملك التَّتر والمغول بالمشرق ولم يكونوا على دين الإسلام ذهب ذلك المرجّح وفسدت اللّغة العربيّة على الإطلاق ولم يبق لها رسم في الممالك الإسلاميّة بالعراق وحراسان. وهو ما وضحه ابن خلدون في مقدمته. رن

فالفرس مثلا خاصة في العصر العباسي "كان لحم كما كان لغيرهم من الروم والسريان والنبط والقبط والأحباش دور في العيوب التي ظهرت في المنطق العربي ومن أهمها: اللحصور أو اللكنة أو العجمية. وإن ارتبطت الأمة الفارسية بأوثق الروابط وأقوى الصلات بالأمة العربية حيث تجاور العرب والفرس قبل الإسلام وتبادلوا التجارة وقامت بينهم الحروب فأثر الفرس في العرب وتأثروا بحم، وإن التاريخ قد سجل لنا وجود علاقات سياسية وروابط تجارية واحتماعية بين هذين الشعبين قبل ظهور الإسلام، ومن المتعارف عليه أن المجاورة تقضي بحكم الضرورة بوجود صلات لغوية: (٢) وأن هذه الصلات بلغت منتهاها من القوة بعد أن دخل الإسلام بلاد فارس، فبعد أن تم الفتح العربي لبلاد فارس زالت الحواجز والسدود كافة بين العرب والفرس ودخل الفرس في أحوة الإسلام وأقبلوا على تعلم اللغة العربية وتكلموا بما وبرعوا فيها، وكذلك العرب فقد تعلم بعضهم الفارسية وتكلموا بما. وقد كان للفارسية أثر في الانحرافات التي اعترت اللسان العربي، فالفارسي قد يتعلم العربية ويجيدها ويبرع فيها، ولكن لسانه العربي الجديد لا يخلو مع ذلك من أثر لغته الأصلية، والعربي قد يتعلم الفارسية العربية ويجيدها ويبرع فيها، ولكن لسانه العربي الحديد لا يخلو مع ذلك من أثر لغته الأصلية، والعربي قد يتعلم الفارسية العربية ويجيدها ويبرع فيها، ولكن لسانه العربي الجديد لا يخلو مع ذلك من أثر لغته الأصلية، والعربي قد يتعلم الفارسية العربي قد يتعلم الفارسية العربي العربي قد يتعلم الفارسية العربية ويجيدها ويبرع فيها، ولكن لسانه العربي الجديد لا يخلو مع ذلك من أثر لغته الأصلية، والعربي قد يتعلم الفارسية العربية ويتعلم الفارسية الأصلية الغربية ويتعلم الفارسية ويتعلم الفارسية ويتعلم العربية ويتعلم الغربية ويتعلم الغربية ويتعلم الفارسية ويتعلم الفارسية ويتعلم الفارس والفري المؤلم المؤل

 <sup>(</sup>١) ينظر: ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر – ابن خلدون صـــ ٤٧٦، ٤٧٦.

 <sup>(</sup>٢) اللغة العربية ومكانتها في إقليم حوارزم – هند حسين طه – بحلة آداب المستنصرية، كلية الأداب/ العدد (الخامس) صـــــــ ٥٠٥.

فيعلق بلسانه بعض ما في لغة الأعاجم ويعيش معهم في مصر واحد فيتأثر لسانه في هذه المخالطة. ومن أهم العيوب التي أحدثها تزاحم الفارسية والعربية في لسان واحد اللحن واللكنة أو العجمة. (١) بل إن ذلك أثّر في العرب أنفسهم إذ لما "فلما فتح المسلمون الأمصار كثر الأعاجم وأسرى الحروب ودخل الإسلام منهم ألوف وأصبحوا لهم إخوانًا وشركاء في الدين وتم بينهم التزاوج والتناسل فنشأ للعرب فتية من فتياتم الأعجميات اختلطت عليهم ملكة العربية لتلقيهم عن آبائهم عربية فصيحة وعن أمهاهم خليطًا منها ومن الأعجمية، وكذلك كان الشأن في المتعربين من الأعاجم إذ أصبحت لهم لغة تخاطب عربية مشوبة بشيء من اللحن والكلمات الدخيلة وغير ذلك من أنواع التغيير والتبديل والتصحيف والتحريف". (٢) وهذا الاختلاط العربي بالجنس الأعجمي ولد لهجة مزدوجة من اللغة الفصحي والمفردات الأعجمية ظهر فيها أثر الطرائق النطقية للشعوب التي اعتنقت الإسلام على نطقهم بالعربية مما يبين مدى التأثير والتأثر بين البيئة الأصلية، والبيئة الجديدة التي انتقلوا إليها بعد اعتناق الإسلام وإتقان العربية، وقد ذكر الجاحظ (ت ٢٥٥ ه) أمثلة عديدة دلل بها على صحة ذلك.(٣) يقول أبو بكر الزبيدي (ت ٣٧٩ هـ): "فاختلط العربي بالنبطي، والتقي الحجازي بالفارسي، و دخل الدين أخلاط الأمم، وسواقط البلدان، فوقع الخلل في

<sup>(</sup>١) الأدب المقارن - د / طه ندا صـــ ٥٤، والمعجم العربي نشأته وتطوره ١/ ٢١ - ٢٥

 <sup>(</sup>٢) دراسات أدبية في عصر بني أمية - د/ على الخطيب صـــ ٨١.

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين ١/ ٦٩ – ٧١.

الكلام، وبدأ اللحن في ألسنة العوام". (١) فنشأ بسبب ذلك ما يعرف في الدراسات الحديثة بمصطلح الازدواجية اللغوية. وقد تنبه لذلك قديمًا علماء العرب القدامي فسعى علماء العربية سعيا حثيثا للحفاظ عليها وصيانتها وتنقيتها مما يعلق بما من شوائب الأخطاء اللغوية على لسان الناطقين بما من غير أهلها بعد اعتناقهم الإسلام بسبب وجود تداخل بين اللغة الأم واللغة الهدف، فوضعوا مختلف المؤلفات اللغوية التي حوت أنظمة اللغة وقواعدها. فنشأ النحو العربي قديمًا لتحقيق عدد من الغايات النبيلة، من أبرزها: محاربة اللحن الذي بدأ يظهر في ألسنة العامة والخاصة نتيجة عوامل عدة أهمها عدم الإعجام، وعدم الشكل، والاختلاط بالأعاجم. ومن غاياته وأهدافه أيضا محاصرة صُور الانحراف اللغويِّ في جميع مستوياته المختلفه، والمحافظة على سلامة اللغة من التغيير وهو ما بدا واضحًا في كلام أبي الأسود الدؤلي المشهور حين سمع قارئًا يلحن في قراءة قول الله - ﷺ -: ﴿ وَأَذَنُ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى ٱلنَّاسِ يَوْمَ ٱلْحَجِّ ٱلْأَكْبَرِ أَنَّ ٱللَّهَ بَرِيٓ ۗ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ ﴾ " فقرأ (ورسوله) بكسر اللام فأخطأ وتحول المعنى إلى ضده، وكذا في وضعه الحركات لضبط المصحف الشريف وحمايته من اللحن باستعمال النقط للدلالة على الحركات كمظهر من مظاهر التشكيل لبنية الكلمة وإعراكها كما هو معلوم وكان أول من فعل هذا قبل أن يضع الخليل بن أحمد الشكل المستخدم حتى الآن، فمنذ النشأة الأولى للنحو العربي وحركةً

<sup>(</sup>١) لحن العوام صـــ ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة من الآية (٣).

التُّصحيح اللغويِّ تسيرُ معه حنبًا إلى حنب في معالجة هذه الظاهرة، والتنبيه والتحذير من خطرها في استغلاق الأفهام، وبيان أثرها في الانحراف اللغوي، وإن اختلفت عنه في المسلك؛ لأنها اتخذت من رصَّد الخطأ وتسجيل المخالَّفات اللغوية طريقًا لمعرفة الصواب وتوضيحه وبيان علته أحيانًا. وعلى الرغم من جهودهم هذه التي بذلوها في تنقية اللغة وصولها مما قد يشوبها إلا أن ملامح الأخطاء أو اللحن والانحراف عن قواعد اللغة ونظامها المتفق عليه تسرّبت إلى العربية وأخذت في الانتشار حتى أضحت ظاهرة متفشية، خاصة بعد اتصال العرب بغيرهم من العجم، وتداخل العربية مع غيرها من اللغات، ومن ثم بدأ العلماء مرحلة جديدة لحماية اللغة ومقاومة مظاهر الأخطاء التي اعترت مستوياتما المحتلفة، فأحذوا يُعالجونه، وبخاصة بعد أن انتقلتْ عُدُوكي اللحن من غير العرب إلى العرب أنفسهم، الذين عايشوهم، وربطَهم بهم نُسُبُ وصهْر! فأَلْفوا كتب اللحن وعنونوها بعناوين مختلفة، وسعوا إلى جمع الأخطاء وتصويبها، بل إن هذه الظاهرة تبدو أكثر وضوحًا وتأصيلًا حيث خصت بمؤلفات مستقلة عند العلماء القدامي الذين أَلَّفُوا كتبا في هذا المجال، وكانت تمدف إلى خدمة الفصحي، وتقويم ألسنة العامة بل والخاصة، وتصحيح أخطائهم. وأطلقت على هذه الأنواع من المؤلفات أسماءً تناسب الهدف الذي من أجله أُلِّفت - كما سيأتي - مما يدل دلالة واضحة على الأخطاء التي يرتكبها الناس في أحاديثهم وكتاباتهم وإن لم تستعمل هذه المؤلفات كلمة خطأ في عناوينها.

وقد بدأ التأليف في هذا الفن في القرن الثاني الهجري، مما يعين أن الظاهرة بدأت في حياة اللغة بعد الإسلام في وقت مبكر إذ وضع الكسائي أبو الحسن على بن حمزة (ت ١٨٩هـــ) كتابه: "ما تلحن فيه العامة" وهو أول كتاب مستقل بمذه الظاهرة أو النظرية ظهر في هذا المجال ويُعد هذا الكتاب باكورة الأعمال اللغوية التطبيقية في تحليل الأخطاء في اللغة العربية، ثم توالت بعده الكتب تَفُصُل في الموضوع بشكل دقيق لما يقع فيه الناسَ من أخطاء مثل: "لحن العامة" للفراء (ت ٢٠٧ ه)، و"ما يلحن فيه العامة" لأبي عبيدة معمر ابن المثنى (ت ٢١٠ هـ)، و"ما يلحن فيه العامة" للأصمعي (ت ٢١٦ ه\_)، و"ما خالفت فيه العامة لغات العرب" لأبي عبيد القاسم بن سلام (ت ٢٢٤ هـ)، و"ما يلحن فيه العامة" لأحمد بن نصر الباهلي (ت ٢٣١ هـ)، و"إصلاح المنطق" لابن السكيت (ت ٢٤٤ هـ) وهو مشترك بين لحن العامة والخاصة، و"ما يلحن فيه العامة" لأبي عثمان المازني (ت ٢٤٨ هـ)، و"لحن العامة" لأبي حاتم السجستاني (ت ٢٥٥ هـ) و"أدب الكاتب" لابن قتيبة (ت ٢٧٦ هـ) وهو مشترك بين لحن العامة ولحن الخاصة، و"الاقتضاب في شرح أدب الكتاب" لابن السيد البطليوسي (٢٨٢ هـ)، و"الفصيح" لأبي العباس أحمد بن يحي ثعلب (ت ٢٩١ هــ)، وهناك كتب عدة ألفت في لحن الخاصة ومنها على سبيل المثال: "النحو ومن كان يلحن من النحويين" لأبي زيد عمر بن شبة (٢٦٢ هـ)، و"التنبيه على حدوث التصحيف" لحسن بن حمزة الأصفهاني (ت ٣٦٠ هـ)، و"التنبيهات على أغاليط الرواة" لأبي القاسم على بن حمزة البصري (ت ٣٧٥ هـ)، و"شرح ما يقع فيه التصحيف والتحريف" لأبي أحمد الحسن العسكري (ت ٣٨٢ هـ)، و"تثقيف اللسان وتلقيح الجنان" لأبي حفص عمر بن مكي (ت ٥٠١ هـ)، و"تقويم و"درة الغواص في أوهام الخواص" للحريري (ت ٥١٦ هـ)، و"تقويم اللسان" لابن الجوزي (ت ٥٩٧ هـ).... إلح. (١) ومنها: "التنبيه على غلط الجاهل والنبيه" لابن كمال باشا (ت ٩٤٠ هـ)، و"خير الكلام في التقصي عن أغلاط العوام" لابن بالي القسطنطيني (ت ٩٩٢ هـ)، و"شرح درة الغواص" لأبي الثناء محمود بن عبد الله الألوسي (١٢٧٠ هـ)، وغير ذلك من الكتب. وكان بعض هذه الكتب الراصدة لحركة اللحن في المجتمعات الإسلامية الناطقة بالعربية تمثل لغة العصر الذي يعيش فيه المؤلف، كما تمثل التطور الذي أصاب اللغة وهي تحتك باللغات المجاورة فأثر وتأثرت على النحو الذي سيأق بيانه في هذا البحث.

وبمطالعة كتاب "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان" لابن مكي الصقلي يتنين لنا أن منهج التأليف في اللحن أخذ يتطور وتتضح ملامحه عن ذي قبل فيما يشبه أن يكون نظرية تعالج الأخطاء وتدرسها دراسة علمية، وكان ابن مكي الصقلي ممن تجلى هذا التطور في مؤلفاتهم إذ يتضح لنا أن منهج "ابن مكي الصقلي" في جمعه وتحليله الأخطاء اللغوية المنتشرة عند أهل صقلية في عصره وهو القرن الخامس الهجري وفي مختلف طبقات المجتمع كالقراء والفقهاء والأطباء وغيرهم، مما جعله يتلاقى مع عناصر نظرية تحليل الأخطاء التي

 <sup>(</sup>١) ينظر: اللحن في اللغة العربية تاريخه وأثره - د/ يوسف أحمد المطوع صــ ٢١١ - ٢٥٠.
 ومصنفات اللحن والتنقيف اللغوي حتى القرن العاشر الهجري - د/ أحمد محمد قدور صــ ٥٦.

عُرفت في النصف الثاني من القرن العشرين على يد "كوردر". وهذا إن دل فإنما يدل على أن هذه النظرية اللغوية الحديثة أصولها قديمة، وأن "ابن مكي الصقلي" قد طبق خطواتها الإجرائية تطبيقًا كاملًا وإن لم يُنظّر لها ويصيغها في صورة نظرية لغوية، بل جاءت عناصرها متفرقة في كتابه - كغيره ممن سبقه من علماء العربية - قبل أن يظهرها الغرب في صورة نظرية لغوية، وقد فاق فيها ابن مكي كل من سبقه من علماء العرب تحديدا وتصنيفًا، فكان تصنيفه لهذه الأخطاء على غير ما كان عليه عند من سبقوه في هذا المجال، إذ كان أقرب إلى النظرية الحديثة حيث صنفها في ثلاثة وأربعين بابًا وسيأتي توضيح ذلك عند حديثنا عن مرحلة توصيف الأخطاء، ويتضح ذلك بصورة واضحة لا لبس فيها من خلال التعرف على المراحل أو الخطوات التي تسير ويها نظرية تحليل الأخطاء وتطبيقها على ما جاء في كتابه "تنقيف اللسان فيها نظرية تحليل الأخطاء وتطبيقها على ما جاء في كتابه "تنقيف اللسان وتلقيح الجنان".

فالله - والأزمان في مختلف البلدان الناطقة بالعربية من أهلها أو من غير أهلها من المتعربين من يعمل على صون لغة القرآن الكريم التي تكفل بحفظها من اللحن، فيصوب ما يعتري ألسنة الناس من خطأ في أية صورة من صوره، ويرد الانحراف، وينبه إلى الصحيح، حتى يدرك أبناء اللغة الذين صارت اللغة إليهم اكتسابًا ما وقع فيها من اعوجاج فيعودوا إلى الصحة والسلامة. وما ذكر في هذه المؤلفات عامة وفي تتقيف اللسان لابن مكي الصقلي خاصة يتفق كثيرًا مع ما جاء في نظرية تحليل الأخطاء في جميع مراحلها وخطواتها الإجرائية التي حددها المحدثون

من علماء اللغة في الغرب. فهم قد استعملوا في هذه المؤلفات عدة مصطلحات تدل في جميعها على الأخطاء مثل: اللحن، والتصحيف، والتحريف، والرطانة، والغلط، والسهو، وزلة اللسان، والأوهام، وسقطات العلماء... إلخ. وهذا إن دل فإنما يدل على أن اللغويين العرب القدامي كانوا رواد هذه النظرية بلا جدال. ولم يسبقهم إليها أحد من قبل. ولم يكن هذا الموضوع جديدًا في الدراسات اللغوية الحديثة، بل إنه قديم قدم الدراسات العربية منذ القرن الثاني للهجرة وإن لم يأخذ طابع النظرية.

المبحث الثاني

منهج ابن مكي الصقلي في تحليل الأخطاء في ضوء كتابه "تثقيف اللسان وتلقيح الجُنان"

تخضع مادة الأخطاء عند تحليلها لعدة مراحل، هي: جمع الأخطاء وحصرها وتحديدها، وتصنيفها، وتوصيف الأخطاء، حيث يتم بيان نوع الخطأ في ضوء كل مستوى لغوي ووصفها. وتفسير الأخطاء وبيان أسباكها اللغوية وغير اللغوية، وتصويب الأخطاء. (١) وهذه المراحل جميعها تتداخل فيما بينها، ويصعب الفصل بينها، فكل منها يعتمد على الأخرى ويؤدي إليها؛ لأن التفسير الصحيح للأخطاء التعبيرية سواء كانت منطوقة أم مكتوبة يعتمد اعتماداً كبيراً على الوصف الدقيق لهذه الأفكار المعبر عنها. ولا يمكن أن يبدأ الوصف إلا بعد التعرف عليها، وكل ذلك يؤدي إلى تصحيحها ومعالجتها. وقد أشرت فيما سبق إلى أن مسألة تحليل أخطاء أبناء العربية الناطقين كما من أهلها أو من غير أهلها من المتعربين كانت هي المسيطرة على فكر اللغويين العرب القدماء ومؤلفاقم، فراحوا يجمعونها تحت مسميات اللحن والأغلاط والغلطات والتصحيف والتحريف والتقويم والإصلاح والأوهام والتثقيف والتلقيح... وغيرها من المصطلحات ذات الطبيعة الواحدة الهادفة إلى جمع ما خالف القواعد من المصطلحات ذات الطبيعة الواحدة الهادفة إلى جمع ما خالف القواعد

<sup>(</sup>١) علم اللغة التطبيقي وتعليم اللغة العربية صــــ ٥١، واللغات الأجنبية تعليمها وتعلمها صـــــ ١٠٢ - ١٠٢.

اللغوية وانحرف عنها ومن ثمَّ تصويبه. وإنَّ سعت جميعها إلى ذكر الأخطاء وتصويبها؛ صيانة للغة من التحريف.

وسيتضح لنا من خلال الحديث عن هذه المراحل أن ابن مكي الصقلي قد تبلورت لديه أسس منهج تحليل الأخطاء وإحراءاته المختلفة بصورة واضحة تفوق من سبقه من العلماء الذين تصدوا لمعالجة هذه الظاهرة ومنهم أبو بكر الزبيدي - وإن تأثر أحيانًا ببعضهم ونقل عنهم - ابتداءً من جمع المادة، وانتهاءً بتصويب الأخطاء وعلاجها، فبعض هذه المؤلفات التي سبقته افتقر إلى دقة المنهج من حيث التنظيم والتبويب والترتيب وبيان أسباب الأخطاء كما في لحن العامة للكسائي على سبيل المثال، في حين عُرف صنف آخر منها اتضحت فيه المنهجية العلمية من حيث التبويب وتفسير الأخطاء، وبيان أسباب حدوثها، وسمَّى د/ حسين نصار أصحابها بأصحاب المناهج، ومنهم ابن مكي الصقلي، حيث تركوا فوضي التأليف.(١) كما سيتضح لنا أن ما ذكره في كتابه "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان" يتفق كثيرًا مع ما ذكره علماء اللغة المحدثون في الغرب في هذه الظاهرة التي جعلوا منها نظرية علمية ذات إطار منهجي ومعرفي في مجال علم اللغة التطبيقي ولا سيما مجال تعليم اللغات الذي هو أهم وأبرز مجالاته، وهذا إن دل فإنما يدل على أن تحليل الأخطاء قديم في نشأته وأسسه وإن تداخلت، إلا أنه لم يأخذ طابع النظرية العلمية على النحو الذي رأيناه عند علماء الغرب المحدثين.

<sup>(</sup>١) ينظر: المعجم العربي نشأته وتطوره ٨٠/١ - ٨٨.

وفيما يلي بيان لهذه المراحل في الدراسات العربية القديمة في ضوء ما ذكره ابن مكي الصقلي في كتابه "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان".

## أولا: منهج ابن مكي في جمع الأخطاء:

تعد مرحلة جمع الأخطاء هي أولى المراحل التي اعتمد عليها أصحاب نظرية تحليل الأخطاء؛ لأنه لا يمكن للمحلل اللغوي معالجة الأخطاء من دون جمعها أولا وتحديدها ثانيًا ومن ثم وصفها وتفسيرها ومعالجتها، ففي هذه المرحلة يتم رصد وتسجيل واستخراج الأخطاء التي تخترق قاعدة من القواعد اللَّغوية للغة العربيَّة، وبمراجعة تراثنا اللغوي في هذا المجال نجد ألهم لم يكونوا على طريقة واحدة فيها، بل تعددت طرقهم واختلفت في جمعهم للأخطاء اللغوية. فأكثر علماء اللغة الذين سبقوا إلى التأليف في اللحن قد عمدوا إلى كتب من سبقوهم ورسائلهم واستمدوا منها أكثر مادة كتبهم وزادوا عليها بعضًا مما شاع على الألسن في زمالهم، فتشابه ما جمعود، أما أبو حفص عمر بن مكى (ت ٥٠١ هـ) فقد نمج نمجًا مغايرًا لذلك فلم يجمع مادة كتابه من كتب العلماء ورسائلهم، و لم يأخذها عن شيوخه وأساتذته، حيث جمع الأخطاء اللغوية المنتشرة في لسان أهل صقلية عامتهم وخاصتهم قي عصره وهو القرن الخامس الهجري بطريقتين: شفاهية وكتابية، وأغلبها أحذها شفهيًا مما سمعه من أغلاط الناس في عصره، وهو ما يمثل اللغة الحية المنطوقة التي لا تأنق فيها ولا تكلف ولا تدقيق وإن وردت في لسان من يوثق بعلمهم. ولا ريب أن جمع المادة من المسموع يحقق لها قدرًا عظيمًا من المصداقية والواقعية، فالمتكلم لا يلجأ إلى تنميق كلامه، ومراجعته أثناء حديثه؛ لذا

فمادة الأخطاء اللغوية تتخذ "من وقائع لغوية حقيقية وواقعية تحري في سياق عفوي طبيعي".(١) مما يكشف لنا عن أخطاء لا ندركها في اللغة المكتوبة التي يخضعها كاتبها للمراجعة والتدقيق، ولها أيضا دور رئيس في بيان الخصائص اللغوية للمجتمعات الناطقة بالعربية في بيئاتما المختلفة ذات التأثيرات الداخلية والخارجية العميقة عليها. وقد صرح بذلك في مقدمة كتابه حيث ذكر أنه "أجمع له — (لكتابه) - مما يصحف الناس في ألفاظهم، وما يغلط فيه أهل الفقه، وما قدرت على جمعه.... فأضفت إلى ذلك غيره من الأغاليط التي سمعتها من الناس، على اختلاف طبقاهم، مما لا يوجد في كتب المتقدمين التنبيه على أكثره؛ لأن كل من ألف كتابًا في هذا المعني فإنما نبه على غلط أهل عصره وبلده، وأهل البلدان مختلفون في أغاليطهم، فربما يصيب هؤلاء فيما يغلط هؤلاء، وربما اتفقوا في الغلط... وكذلك غَلَطُ أهل الأندلس، ربما وافق غَلَط أهل بلدنا، وربما خالفه، حكى الزبيدي: أَلهُم يقولون في التبْن: تَبْن، وفي النَوْتي: نَوتي، وفي القُبيّط: قُبّيد، ومثل ذلك كثير مما لا غلط عندنا فيه، ولا حاجة بنا إلى التنبه عليه. فجمعت من غلط أهل بلدنا ما سمعته من أفواههم مما لا يجوز في لسان العرب، أو مما غيره أفصح منه وهم لا يعرفون سواه، ونبهت على جواز ما أنكر قوم جوازه، وإن كان غيره أفصح منه؛ لأن إنكار الجائز غلط". (٢) ولعله تأثر في ذلك بأبي بكر الزبيدي رائد هذا الفن في الأندلس، فلم يقف العلماء على كتاب قبل "لحن العوام" للزبيدي

 <sup>(</sup>١) تحليل الخطاب وتعليم مفردات العربية للناطقين بغيرها - د/ وليد العناتي صــ ٩٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ١٧.

يرصد أخطاء عوامها، ولم يقتف كلاهما أثر غيرهما في بلادهما، ولم يكونا كغيرهما من علماء المشرق الذين سبقوهما إلى التأليف في اللحن حين عمدوا إلى كتب من سبقوهم ورسائلهم واستمدوا منها أكثر مادة كتبهم وزادوا عليها بعضًا مما شاع على الألسن في زماهم، فتشابه ما جمعوه. وكثير ممن حاء بعدهما لم ينهج هذا النهج، بل كان اعتماده الرئيس على استنباط الأخطاء من كتب السابقين من دون التقيد بزمان أو مكان محدد على النحو الذي كان موجودا عند علمائنا الأوائل، فجاءت دراساقم دراسة للظاهرة نفسها وفي حد ذاتما نجد هذا واضحًا عند ابن الجوزي (ت ٩٧ ٥ هـ) في كتب العلماء فقط. (١) في حين جمع الأخطاء اللغوية التي وقع فيها الخواص من كتب العلماء فقط. (١) في حين جمع ابن هشام اللخمي بين المنهجين فجمع الأخطاء اللغوية من عامة أهل زمانه في الأندلس. (٢)

ومن خلال ما جمعه ابن مكي في كتابه ندرك أن الخطأ أصاب لغة العامة في صقلية ثم سرى إلى لغة الكثير من الخاصة من أبناء عصره؛ لذلك نقف عنده على أخطاء لشرائح احتماعية مختلفة كالقراء، وأهل الحديث، وأهل الفقه، وأهل الوثائق، وأهل الطب، وأهل السماع ويقصد بمم الشعراء، وهم "المثقفون الذين نالوا قسطًا وافرًا من المعرفة. وعلى هذا فالعامة عنده هم الذين لا يُحسنون علمي اللغة والنحو بعد أن خرجت اللغة من أن تكون

<sup>(</sup>١) ينظر: تقويم اللسان - أبو الفرج الجوزي صـــ ٥٥ - ٥٧.

سليقة إلى أن تكون كسبًا". (1) وإن كانوا من المثقفين الذين تتسرب لغة التخاطب والحياة اليومية إلى لغتهم الفصحى، في كتاباهم أو أحاديثهم في المحالات العلمية، وإليها يشير الجاحظ بقوله: "وإذا سمعتموني أذكر العوام فإني لست أعني الفلاحين والحُشُوة والصناع والباعة ... وأما العوام من أهل ملتنا ودعوتنا ولغتنا وأدبنا وأخلاقنا، فالطبق قالتي عقولها وأخلاقها في ملتنا ودعوتنا ولغتنا وأدبنا وأخلاقنا، فالطبق التي عقولها وأخلاقها في يلغوا مرزلة الخصاصة منّا". (٢) أما الخاصة فهم الطبقات التي حذقت العربية تعلما من كتاب وعلماء وأدباء ومفسرين وفقهاء. (٣)

وقد تميز ابن مكي في جمعه لأخطاء أهل عصره بالاعتدال حيث أنصف العامة من الناس أحيانًا، وخطّأ الخاصة أحيانًا أخرى وعقد لذلك أبوابًا مستقلة، بالإضافة إلى الشواهد الشعرية والأمثال العربية التي دعمت مادته العلمية. ومما ذكره ابن مكي في مقدمة كتابه ندرك أنه قد اعتمد في جمعه أخطاء أهل عصره في صقلية على ثلاثة مستويات، هي:

- 1. ما سمعه من أفواههم مما لا يجوز مطلقًا في لسان العرب.
- ما سمعه من أفواههم مما يجوز ولكن غيره أفصح منه، والناس لا يعرفون هذا الأفصح.
- ٣. ما سمعه من أفواههم مما كان مستعملا وهو غير فصيح، ولكنه جائز
   وأنكر الناس جوازه.

<sup>(</sup>١) ينظر: اللحن في اللغة العربية تاريخه وأثره صــ ٢١١.

<sup>(</sup>٢)الجاحظ: البيان والتبيين ١/ ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: اللحن في اللغة العربية تاريخه وأثره صـــ ٢١١.

## ثانيًا: منهج ابن مكى في تحديد الأخطاء:

في هذه المرحلة يقوم المحلل أو جامع المادة بالتعرف على موضع الخطأ الذي انحرف فيه أصحاب المادة المجموعة عن المقاييس والقواعد اللغوية، مشيرًا إلى تعيين الموضع وتحديده بالنصّ عليه، أو بوضع خط تحته، أو بإنشاء حدول يقابل فيه بين الخطأ وصوابه، وقد يبين معدل تكراره في المادة اللغوية محل التحليل. وتعد هذه المرحلة من أصعب مراحل التحليل وأعقدها (۱)؛ لأنما تتطلب من المحلل أو الجامع أن يكون عالمًا بأصول اللغة وقواعدها؛ ليميز بين الصحيح والخطأ. وكان ابن مكي شديد الملاحظة في تحديد الأخطاء وتعيينها، وتكررت لديه وسيلة التحديد على النحو التالي:

1. المقابلة بين الخطأ والصواب أو المقارنة بينهما، وهذا أكثر ما ورد في كتابه حيث كان يفتتح كلامه بقوله: "يقولون"؛ للدلالة على خطأ العوام في الكلمة أو الجملة التالية ل\_\_\_" يقولون". ثم يحدده وينص عليه بعد ذكره لقولهم، ثم يبين الصواب بقوله "والصواب...." فيعلم القارئ موضع الخطأ بالمقارنة بين القولين، وهذه هي الطريقة الشائعة في تحديده للأخطاء على اختلاف أنواعها وصورها والإشارة إليها. بل هي الشائعة في عامة كتب التصويب اللغوي قبله.

٢. قد يبدأ ابن مكي بالصواب من دون التقيد بذكر الخطأ تنبيها عليه حتى لا يلتبس بغيره، وارتبط هذا التحديد مع مجموعة من الأشياء التي قد تشكل فيتوهم فيها الخطأ وهي ليست كذلك فحدد صيغتها الصواب مقتصراً

<sup>(</sup>١) تحليل الأخطاء - كوردر صـــ ١٤٤.

عليها ورمز لها بعبارة "ومما يشكل من الأسماء"، (١) أو "ومما يشكل من هذا الباب" (٢)

٣. النص على الخطأ: حيث يذكر الخطأ ثم يقول معلقًا عليه: "وهو ليس كذلك" أو "وهو غلط"، ثم يشير إلى سبب الخطأ كما في الباب الخامس والعشرين (باب ما وضعوه غير موضعه) (٣)

2. في الباب الخامس والثلاثين "باب غلط قرّاء القران" جاء كلامه عن أخطاء قرّاء القرآن الكريم عامًا من دون تحديد لمواضع الخطأ في القراءة حيث استخدم العبارات التالية: "أكثرهم لا يبالي"، و "سمعت من يقرأ"، و"ومنهم من يبالغ"، و"وكذلك ربما تعمدوا الوقف على". (3)

## ثالثا: منهج ابن مكى في تصنيف الأخطاء:

يكاد يتفق محللو الأخطاء المحدثون على أن الأخطاء التي تصيب اللغة هي: الصوتية، والصرفية، والنحوية، والبلاغية، والأسلوبية، والمعجمية، والإملائية، والأخطاء الكلية، والجزئية، وغيرها. ويمكن أن يُصنف الخطأ الواحد في فتتين أو أكثر. (٥) وكان قليل من علماء العربية الذين ألفوا في الأخطاء اللغوية على وعى كبير بأصنافها، فصنفوها أصنافًا عامة احتوت

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ٢٩، ٣٨، ٤١. ٤٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صــ ٣٧، ٤١، ١٢٣، ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صـــ ١٦٠ وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صـــ ٢٠٢ وما بعدها.

 <sup>(</sup>٥) ينظر: أسس تعلم اللغة وتعليمها صــ ٢١١، ٢١١.

تحتها أنواعًا فرعية تظهر حلية عند توصيف الأخطاء وشرحها. ويلاحظ من خلال النظر في هذه المصنفات التي ألفها اللغويون العرب القدامي في هذه المظاهرة أن أمثلة الخطأ أو اللحن في النحو قليلة بل نادرة، وأن أمثلة اللحن في الأصوات قليلة أيضًا، أما أمثلة اللحن في الصرف فهي التي تمثل القسم الأكبر من الأمثلة، ويليها ما يتصل بالدلالة من أمثلة ومسائل. (1) وقد افتقر بعض هذه المؤلفات في اللحن – والتي بلغ عددها سبعة و همسين مؤلفا كما ذكر د/ رمضان عبد التواب (٢) – إلى المنهج في التنظيم والتبويب والترتيب وبيان أسباب الأحطاء (٣)، في حين عُرف صنف آخر منها اتضحت فيه المنهجية العلمية من حيث التبويب وتفسير الأحطاء، وبيان أسباب حدوثها، وسمّى الدكتور حسين نصار أصحابها بأصحاب المناهج، وذكر منهم ابن مكي الصقلي، حيث تركوا فوضى التأليف. (٤) وقد سبق أن وضحت ذلك. وإذا أردنا أن نصنف هذه الكتب وفقًا للمنهج الذي اتبعته في ترتيبها وحدنا ثلاثة أصناف واضحة ينطوي كل منها على فرعيات تحته، فالصنف واحدنا ثلاثة أصناف واضحة ينطوي كل منها على فرعيات تحته، فالصنف الأول وهو الأيسر لم يسر على طريقة معينة وإنما أورد الألفاظ والأساليب

<sup>(</sup>١) مصنفات اللحن والتثقيف اللغوي حتى القرن العاشر الهجري صـــ ٥٩.

<sup>(</sup>٢) لحن العامة والتطور اللغوي صــــ ١٠٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) المعجم العربي نشأته وتطوره ٩٧/١.

كما اتفق الحال ومنها الكتاب المنسوب للكسائي (ت١٨٩هــــ) "ما تلحن فيه العامة" وهو رسالة صغيرة لا تتبع ترتيبًا معينًا؛ لأن المسائل تتوالى فيه من غير نظام. (١) ومنها "درة الغواص للحريري" وتتبعه في ذلك أكثر شروحه... أما الصنف الثابي من أصحاب المناهج فطرحوا الفوضي التي في كتب الصنف الأول، وقسموا كتبه إلى فصول بحسب اعتبارات مختلفة، وهذا الصنف يتنوع إلى أنواع وفقًا لهذه الاعتبارات ويتمثل هذا النوع عند ابن السكيت، وابن قتيبة، وثعلب، والزبيدي، وابن مكى الصقلي، والجواليقي، والقنوحي، والزعبلاوي، فهؤلاء المؤلفون جميعًا ابتداءً من ابن السكيت إلى الزعبلاوي عنوا جميعًا بتقسيم كتبهم إلى فصول وفقًا للأبنية أو الموضوعات، ولكنهم لم يرتبوا موادهم في داخل هذه الفصول أو الأبواب واختلفوا في معالجة موادهم. أما النوع الثابي من هذا الصنف فقد اتخذ نظام التقسيم إلى فصول ورتب المواد فيها على الألف باء ويمثل هذه المجموعة صديق حسن خان القنوجي في كتابه "لف القماط على تصحيح بعض ما استعملته العامة من العرب والدخيل والمولد والأغلاط" .... أما الصنف الثالث فقد عمد مباشرة إلى ترتيب المواد على الألف باء وهؤلاء منهم من اعتمد على الحروف الأصلية والزائدة معًا مثل ابن الجوزي، ورشيد عطية. ومنهم من اعتمد على الحروف الأصلية و حدها مثل: ابن كمال باشا (ت ٩٤٠ هـ)، ومحمد بن أبي السرور البكري الذي ألف كتابه عام (١٠٥٩هـ/ ١٣٩م) ... (١)

<sup>(</sup>١)مصنفات اللحن والتثقيف اللغوي حتى القرن العاشر الهجري صـــ ٥٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المعجم العربي نشأته وتطوره ٩٧/١ - ١١٤ بتصرف.

وبالنظر في كتاب تثقيف اللسان وتلقيح الجنان نجد أن ابن مكي لم يكتف بجمع الأخطاء اللغوية، بل صنَّفها حسب أنواعها، من أوزان وأبنية، وتصريف واشتقاق، وأغلاط أهل الاختصاص من قراء القرآن، وأهل الحديث، والطّب وغيرهم، وزاد أبوابًا مستطرفة ونتفًا مستملحة - (وذلك في الباب التاسع والأربعين وهو "ما يكون فضيلة للشيء ورذيلة لغيره") -كما تحدث عن أصول يقاس عليها ليكون الكتاب تثقيفًا للسان وتلقيحًا للجنان ولينشط إلى قراءته العالم والجاهل ويشترك في مطالعته الحالي والعاطل، كما أتبع كل باب كلاما يليق به أو يقاربه". (١) وكان أكثر علماء العربية وأدقهم تصنيفًا للأخطاء اللغوية الشائعة في عصره، وأحال كلًّا منها إلى قسمه الخاص الذي يندرج تحته، وقد استعمل مصطلحات تدل على نوع الخطأ، كما في الأخطاء الصوتية والنحوية والدلالية والكتابية. مما جعله أكثر المصنفات تلاقيًا مع النظرية الحديثة وهي نظرية تحليل الأخطاء، حيث صنف الأخطاء اللغوية التي جمعها من لسان أهل صقلية إلى خمسين بابًا هي على النحو التالي: ١ - باب التصحيف. ٢ - باب التبديل. ٣ - باب ما غيروه من الأسماء بالزيادة". ٤ - باب ما غيروه من الأسماء بالنقص. ٥ - باب ما جاءِ ساكنًا فحركوه. ٦ - باب ما جاء متحركًا فأسكنوه. ٧ - باب ما غيروا حركاته من الأسماء. ٨ - باب ما غيروا حركاته من الأفعال. ٩ -باب ما غيروه من الأفعال بالزيادة. ١٠ – باب ما غيروه من الأفعال بالنقص. ١١ – باب ما غيرود بالهمز أو تركه. ١٢ – باب ما غيرود بالتشديد. ١٣

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ١٨.

 باب ما غيروه بالتخفيف. ١٤ - باب ما غيروه من أسماء الفاعلين والمفعولين. ١٥ – باب ما غيروا بناءه من أنواع مختلفة. ١٦ – باب ما أنثوه من المذكر. ١٧ - باب ما ذكّروه من المؤنث. ١٨ - باب ما يجوز تذكيره وتأنيثه وهم لا يعرفون فيه غير أحدهما. ١٩ – باب غلطهم في التصغير. ٢٠ - باب غلطهم في النسب. ٢١ - باب غلطهم في الجموع. ٢٢ - باب ما جاء جمعًا فتوهموه مفردًا. ٢٣ - باب ما أفردوه مما لا يجوز إفراده، وما جمعوه مما لا يجوز جمعه. ٧٤ - باب في أنواع شتي. ٢٥ - باب ما وضعوه في غير موضعه. ٢٦ - باب ما جاء لشيئين أو الأشياء فقصروه على واحد. ٢٧ – باب ما جاء لواحد فأدخلوا معه غيره. ٢٨ – باب ما جاء فيه لغتان فتركوهما واستعملوا ثالثة لا تجوز. ٢٩ - باب ما جاء فيه ثلاث لغات فتركوهن واستعملوا ثالثة لا تجوز. ٣٠ - باب ما غلطوا في لفظه ومعناه. ٣١ - باب ما تنكره الخاصة على العامة وليس بمنكر. ٣٢ - باب ما خالفت العامة فيه الخاصة وجميعهم على غلط. ٣٣ - باب ما جاء فيه لغتان استعمل العامة أفصحهما. ٣٤ - باب ما فيه العامة على صواب والخاصة على الخطأ. ٣٥ - باب غلط قُراء القرآن. ٣٦ - باب غلط أهل الحديث. ٣٧ - باب غلط أهل الفقه. ٣٨ - باب غلط أهل الوثائق. ٣٩ - باب غلط أهل الطب. ٤٠ - باب غلط أهل السماع. ٤١ - باب ما يجري من ألفاظ الناس ولا يعرفون تأويله. ٤٢ – باب ما تأولوه على غير تأويله. ٤٣ – باب من الهجاء. ٤٤ - باب حروف تتقارب ألفاظها وتختلف معانيها. ٤٥ - باب حروف تتقارب ألفاظها وتتضاد معانيها. ٤٦ - باب حروف تتفق في المباني وتتقارب في المعاني. ٤٧ - باب علامات ترفع الإشكال من حروف متقاربة الأشكال. ٤٨ - باب في ضد الذي قبله. ٤٩ - باب ما يكون فضيلة لشيء ورذيلة لغيره. ٥٠ - باب ما ظاهر لفظه مخالف لمعناه.

فما كان مختصًا باللحن منها ثلاثة وأربعون بابًا، أما الأبواب الستة الأخرى فلا علاقة لها باللحن أو تحليل الأخطاء، وإنما هي ثقافة لغوية عامة أو استعمالات عامة في العربية الفصحى وليست خاصة بقوم من دون آخرين، وقد نبه إلى علة ذكره هذه الأبواب فقال: "ثم أضفت إليه أبوابًا مستطرفة، ونتفًا مستملحة، وأصولًا يُقاس عليها. ليكون الكتاب تثقيفًا للسان، وتلقيحًا للجنان، ولينشط إلى قراءته العالم والجاهل، ويشترك في مطالعته الحالي والعاطل". (١) وقد بدأ ابن مكي كتابه بباب التصحيف وبين علة ذلك فقال: "وإنما ابتدأت بالتصحيف؛ لأن ذلك كان سبب تأليف الكتاب، ومفتاح النظر في تصنيفه، ثم أتبعته كلامًا يليق به أو يقاربه". (٢) وكثير من هذه الأبواب في تغير الأصوات أو في تغير الصيغ، وبعضها في النحو، أما تغير الدلالة فقد عقد لها ثلاثة أبوب هي (٢٥ – باب ما وضعوه في غير موضعه. ٢٦ – باب ما جاء لشيئين أو لأشياء فقصروه على واحد.

ويظهر في هذه الأبواب الثلاثة والأربعين التي أوردها ابن مكي في كتابه "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان" دقة التصنيف، وقد فاق فيه كل من سبقه ممن

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صــ ٢١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صــ ١٨.

تصدى لهذا المجال من البحث والتأليف ومما جعله أقرب المؤلفات العربية القليمة تلاقيًا مع أسس منهج نظرية تحليل الأخطاء في العصر الحديث، فابن مكي خص كل ظاهرة منها باب مستقل في أكثرها وهو ما يتفق مع أصحاب نظرية تحليل الأخطاء في العصر الحديث. "أما المواد التي ذكرها في داخل هذا الكتاب فلم يراع فيها ترتيبًا محددًا باستثناء الباب الأول وهو باب التصحيف، والباب الثاني وهو باب الإبدال فقد رتب المواد فيهما ترتيبًا هجائيًا عاديًا أو الفبائيًا حسب الحرف الذي يقع فيه التصحيف أو التبديل، ولعل بعض من خاء بعده تأثر كهذا الترتيب الذي لهجه في هذين البابين حيث عمد مباشرة إلى ترتيب المواد على الألف باء في جميع مواده من دون تقسيم الكتاب إلى فصول مثل صديق حسن خان القنوحي (ت ١٨٧٨م) في كتابه (لف القماط)، ومنهم من عمد إلى ترتيب المواد داخل الفصول إلى اعتمد على المورف الأصلية والزائدة معًا مثل ابن الجوزي، ورشيد عطية وغيرهما، ومنهم من اعتمد على الحروف الأصلية وحدها مثل: ابن كمال باشا (ت ٩٤٠ مر)، ومحمد بن أبي السرور البكري الذي ألف كتابه عام (٩٥ م ١هـ)، ومحمد بن أبي السرور البكري الذي ألف كتابه عام (٩٥ م ١هـ)

ومما يبرز دقة التصنيف عنده أيضًا عدم تداخل المواد حيث خص كل ظاهرة منها بباب مستقل في أكثرها وقليل منها ورد عرضًا من دون أن يخصه بباب مستقل كما في الأخطاء النحوية والأخطاء الأسلوبية، في حين تداخلت

جميع هذه المواد عند كل من سبقه من علماء العربية في هذا المحال، فهي وإن وردت فيها جميعًا لكننا نجدها متداخلة وغير واضحة الحدود والمعالم في بعضها كما في "إصلاح المنطق" لابن السكيت فمن يقرأ كتاب "إصلاح المنطق "يجد علوم العربية فيه: علم الصوت، وعلم الصرف، وعلم النحو، وعلم الدلالة وغير ذلك لكنه لم يفصل بينها، وكذا "أدب الكاتب" لابن قتيبة (ت ٢٧٦ هـ) تحدث عن الأخطاء الدلالية في كتاب المعرفة تحت عنوان (ما يضعه الناس في غير موضعه) (١)، وكذا في كتاب "تقويم اللسان". (٢) وعن الأخطاء الإملائية وبعض الأخطاء النحوية في كتاب تقويم اليد. (٣) وعن الأخطاء الصرفية في كتاب الأبنية. (٤) ويكاد هذا الكتاب يتفق مع كتاب ابن السكيت في طريقة العلاج، إلا أن ابن قتيبة كان أحسن تنظيمًا لأبوابه من ابن السكيت، وأقل استطرادًا، ولكنه لم يصل إلى ترتيب محكم مبرأ من العيوب. (٥) ولحن العوام للزبيدي (ت ٣٧٩ هـ) وإن كان من اللغويين الذين حددوا أصناف الأخطاء بشكل دقيق إذ جعلها ثلاثة رئيسة، وخص كل صنف بقسم في كتابه "لحن العوام" الأول: ما أفسدته العامة

<sup>(</sup>١) أدب الكاتب - ابن قتيبة الدينوري صــ ٢١.

<sup>(</sup>٢) السابق صـ ٣٠٧.

<sup>(</sup>٣) السابق صـ ٢١٣.

<sup>(</sup>٤) السابق صـ ٤٣٣.

۵) المعجم العربي نشأته و تطوره صـــ ۱۰۱.

ووضعوه في غير موضعه. (۱) وهو أكبر الأصناف وأكثرها عددًا، ويغلب عليه الأخطاء الصوتية والصرفية والنحوية والأسلوبية. والثاني: ما وضعته العامة في غير موضعه (۲)، والأخطاء فيه دلالية. والثالث: مما يوقعونه على الشيء وقد يشركه فيه غيره (۳)، والأخطاء فيه أيضًا دلالية، وقد أشار في مقدمته إلى هذا التصنيف الثلاثي. فقال: "كنا قد ألفنا فيما أفسده عوامنا وكثير من خواصنا من الكلام كتبًا قسمناها على ثلاثة أقسام...".(٤) وهذه الأصناف أو الأقسام الرئيسة تندرج تحتها فئات فرعية من الأخطاء يدركها الباحث من دون أن ينص عليها الزبيدي، فالأخطاء الصوتية – مثلًا – اشتملت ضمنًا على الإبدال، والإمالة، والتخلص من الهمز، وترقيق المفخم اشتملت ضمنًا على الإبدال، والإمالة، والتخلص من الحمز، وترقيق المفخم والتنسب والتصغير والتذكير والأخطاء الصرفية احتوت على أخطاء في الجمع والنسب والتصغير والتذكير والتأنيث ... إلخ. وكتاب "تقويم اللسان" لابن الجوزي (ت ٩٧ ٥ هـ) الذي ألفه على حروف المعجم مع معرفته بأنواع الأخطاء وقد صرح بذلك في مقدمة كتابه. (٥) إلا أن التداخل بين أمثلة الخطأ أو اللحن المتنوعة موجود فيه.

<sup>(</sup>۱) لحن العوام صـــ ٦٩ وما بعدها، والزيادات على كتاب إصلاح لحن العامة بالأندلس – أبو بكر الزبيدي – دراسة/ عبد العزيز الساوري صـــ ٢٠ من كلام المحقق.

 <sup>(</sup>۲) لحن العوام صـــ ۲۱۹ وما بعدها، والزيادات على كتاب إصلاح لحن العامة بالأندلس صـــ
 ۲۰ من كلام المحقق.

<sup>(</sup>٣) لحن العوام صد ٥٤٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) لحن العوام صــ ٦٦، والتهذيب بمحكم الترتيب ــص ٥٣.

 <sup>(</sup>٥) ينظر: تقويم اللسان صـ ٥٦.

أما ابن مكي فقد صنفها كما ذكرت تصنيفًا دقيقًا على نحو لم يسبق إليه حيث خص كل باب بما يحدد نوع الخطأ وقسمه الذي يندرج تحته – على النحو الذي سنحده في حديثنا عن منهجه في تفسير الأخطاء – وإن لم يراع ترتيب المواد داخل هذه الأبواب باستثناء البايين الأول والثاني (التصحيف، والتبديل) كما ذكرت.

## رابعا: منهج ابن مكي في وصف الأخطاء:

هذه المرحلة وثيقة الصلة بمرحلة التصنيف، ففيها يضع حامعو الأخطاء كل خطأ تحت تصنيفه العام؛ لذا وحب على من يكتب في هذا المحال أن يكون ملمًّا بأصول اللغة ودقائقها وأسرارها وخصائصها الأسلوبية ومحيطًا بقواعدها التي وضعها نحاتنا الأوائل إحاطة تامة مع مراعاة ما اختلفوا فيه وسبب اختلافهم، وأن تتوفر لديه الكفاءة بل والكفاية اللغوية والقدرة على تحديد مواضع الأخطاء أو الانحراف عن النظام اللغوي العام الذي أرسى مبادئه نحاتنا الأوائل، حيث يجب عليه الموازنة بين الأداء الخطأ والأداء الصحيح وفق هذه المبادئ والأصول اللغوية والخصائص الأسلوبية وضوابط المحاء الصحيح. "وتسير العملية على نحو يشبه العمل في التحليل التقابلي". (1)

<sup>(</sup>١) تحليل الأخطاء - كوردر ــصـــ ١٤٥.

فتوصيف الأخطاء يتم ببيان نوع الخطأ في ضوء كل مستوى لغوي، ووصفه. وقد أوحد محللو الأخطاء أربع فئات لوصف الأخطاء، وهي: الحذف، والإضافة، والإبدال، وسوء الترتيب. (١)

ويُقْصَدُ بالحذف: أن نحذف حرفًا أو أكثر من الكلمة؛ أو كلمة أو أكثر من الجملة. وتعني الإضافة هي أن نضيف حرفًا أو أكثر إلى الكلمة؛ أو كلمة أو أكثر إلى الجملة. ويعني الإبدال هو أن نبدل حرفًا مكان آخر؛ أو كلمة مكان أخرى. وأما سوء الترتيب فيعني أن تُرتب حروف الكلمة خطًا في الجملة، وذلك بالتقديم والتأخير وغيرها. وتكرر ذلك على مستويات الأداء الصوتية والصرفية والنحوية والدلالية والأسلوبية والكتابية ... إلخ. وهذا الحصر لم يغب عن فكر العلماء العرب القدامي الذين عنوا بالتصنيف في الأخطاء اللغوية ولحن العامة أو الخاصة كثيرًا في مؤلفاتهم، فقد وعي بها بعض اللغويين العرب القدامي عند وصفهم للأخطاء، لكنها جاءت عندهم متداخلة لا سيما عند الأوائل منهم الذين تناولوها من دون وصف لها كما فعل ابن السكيت في "إصلاح المنطق"، وثعلب (ت ٢٩١ هـ) في "الفصيح"، وابن السكيت في "إصلاح المنطق"، وثعلب (ت ٢٩١ هـ) في "الفطيع"، وابن المجوزي (ت ٧٩٥ هـ) في كتابه "المدخل إلى تقويم اللسان"، وابن المجوزي (ت ١٩٥ هـ) في "تقويم اللسان" الذي رتب الألفاظ ترتيبًا ألفبائيًّا حسب حروف المعجم، ومنهم من صنفها في أربعة أقسام كما فعل ابن قتيبة، ومنهم من صنفها في أربعة أقسام كما فعل ابن قتيبة كان

أدق في التصنيف والتوصيف من الزبيدي. حيث يبدو التداخل ظاهراً لدى الزبيدي لا سيما في الصنف الأول "ما أفسدته العامة ووضعوه في غير موضعه" وهو أكبر الأصناف وأكثرها عددًا إذ تغلب عليه الأخطاء الصوتية والصرفية والنحوية والأسلوبية بتداخل ومن دون فصل بينها.

ومنهم من صنف مؤلفه على وصف الأخطاء وصفًا تفصيليًا دقيقًا لا تداخل فيه كما فعل ابن مكي الصقلي الذي فاق كل من سبقه في دقة التصنيف حيث استعمل مصطلحات تدل على نوع الخطأ، كما في الأخطاء الصوتية والصرفية والدلالية والكتابية والكلية والجزئية وصنف أكثرها إلى فروع جزئية تمثل أبوابًا مستقلة خص فيها كل باب بظاهرة بعينها، وهذا التوصيف يتفق مع الدراسات الحديثة التي نحت منحى التخصيص، فأغلبها يتناول بالدرس والتوصيف مستوى واحد من المستويات التي تقع فيها الأخطاء، ودقة التصنيف ينبع أساسًا من دقة الوصف، وفيما يلي توضيح ذلك:

## ١ - الأخطاء الصوتية:

ويقصد بها: الأخطاء التي تقع في نطق أصوات اللغة العربية، صوامتها وصوائتها، وما يطرأ عليها من حذف، وإضافة، وإبدال، وتخفيف، وتشديد، وغيرها، وتلك الأخطاء تنجم عن التفاعل الخاطئ بين الأصوات التي تمثل مادة الكلمة، وما يعتريها من حذف، أو إضافة، أو تبديل، كإطالة صائت قصير أو تقصير صائت طويل، ناهيك عن الخطأ في عمليّات الإعلال والإبدال

والإدغام وغيرها، مما يؤدي إلى خلل في البنية الصرفيّة. وقد جمعها ابن مكي في أحد عشر بابًا. وتتمثل هذه الأخطاء فيما يلي:

أ- الإبدال: يمثل الإبدال في الصوامت والحركات أبرز الأخطاء الصوتية التي رصدها ابن مكي، وأكثرها جريانًا على ألسن العوام، حيث أقاموا حرفًا مقام آخر أو حركة مقام أخرى مع الإبقاء على بقية أصوات الكلمة من دون أن يكون لذلك ورود في كلام العرب في الكلمة الملحونة، ومثل هذا الإبدال يتوقف على السماع ولا يقاس عليه؛ لذا عد من قبيل اللحن وإن كان له نظير في كلمات أخرى مشابحة نطق به الفصحاء من العرب. فأخطاء الصقليين قد وردت في استبدالهم الحرف بغيره مما لم يسمع في كلام العرب، واستبدالهم الحركة بغيرها مما لم يسمع أيضًا. وقد عقد ابن مكي لهذه الظاهرة في نطقهم ثلاثة أبواب" أحدها: هو "باب التبديل" وجعله خاصًا بما استبدلوا فيه حرفًا بآخر، أما البابان الآخران فهما: الباب السابع "باب ما غيروا حركاته من الأسماء"، والباب الثامن "باب ما غيروا حركاته من الأفعال" وهذا الأخير أكثره يندرج في الأخطاء الصرفية لارتباطه بحركة عين المضارع مع الماضي أو صوغه منه وسنتناوله في موضعه.

فمن الإبدال في الصوامت: جاء باب التبديل في ثلاثين صفحة أورد فيها إبدالهم الهمزة حيمًا وعينا وميمًا وواوًا وياءً. ويلاحظ هنا أنه ذكر ألهم أبدلوا الهمزة حيمًا وميمًا و لم يرد هذا الإبدال بينهما في صحيح كلام العرب ولا مسوغ له لانتفاء العلاقة الصوتية بين الهمزة وبين هذه الحروف، فمن إبدال الهمزة حيمًا يقول: "الهمزة والجيم: يقولون: ضرب محائر عينيه. والصواب:

عاجر، وأحدها محجر، بفتح الميم وكسر الجيم". (1) ومن إبدالها ميما يقول: "الهمزة والميم: يقولون: اشتريت من مطايب الشاة، أي من أطيب ما في لحمها. والصواب: أطايب، بالهمز". (٢) بل وأبدلوها راء تخفيفًا وليس هذا الإبدال من طرق تخفيف الهمزة إذ يقولون: "مرزاب الكعبة. والصواب: مئزاب، بالهمز، وميزاب، بالياء على التسهيل كما تقول العامة". (٣) أما إبدالها عينًا أو واوًا أو ياءً فمنه ما سمع عن العرب مثل قوله: "الهمزة والواو: يقولون: واسيتك بمالي. والصواب: آسيتك، وهي المؤاساة، مهموز. ويقولون: واكلت فلانًا، بمعني أكلت معه. والصواب: آكلته.... يقولون: مليت الإناء، فهو مجبوء". (٤) ومنه ما لم يسمع نحو: "الهمزة والعين: يقولون للفرس الذي يقارب حمرته السواد: أصدع. والصواب: أصدأ، بالهمز، مأخوذ من صدإ الحديد، ويقولون: فقعت عين الرجل، وهو مفقوع العين. والصواب: أحرقاً..". (٥)

<sup>(</sup>١) تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ٤٧.

<sup>(</sup>٢) السابق نفسه.

<sup>(</sup>٣) ينظر السابق صـ ١٩٨.

<sup>(</sup>٤) السابق صـ ٤٧، ٤٨.

<sup>(</sup>٥) تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــــ ٤٨. وما زال هذا النطق (فقع) هو الشائع في العامية المصرية. على حين تبدل عامة المشرق الهمز فيه ياء فتقول: فقيت عينه، بالياء، وهو خطأ أيضا (تصحيح الفصيح وشرحه – ابن محمد بن دُرُستُويّه صــــ ١٨٤). وفي تخطئته فقع فيه نظر؛ لأن إبدال العين

وهما ليس له نظير في لغة العرب في إبدالهم الحروف: "يقولون: تنخى الإنسان. والصواب: تنخع، وتنخم، وهي من النخاعة، والنخامة. فأما تنخى فمن النخوة، وهي الكبر. الألف والواو يقولون: في رحلي شقاق. والصواب: شقوق. فأما الشقاق فداء من أدواء الدواب، ... ويقولون للصقلبي: منبوص. والصواب: منموص، بالميم.... ويقولون: فلان مشتهد في حاحتك. والصواب: معتهد، وهو مفتعل من الجهد. يقولون: غردوف. والصواب: غضروف". (۱) ومنه غلط أهل الحديث: "ويقولون: المسيخ الدحال، بالخاء غير معجمة، على وزن حريح". (۲) ويكتب معجمة. والصواب: بالحاء غير معجمة، على وزن حريح". (۲) ويكتب الحاف. وهو الصواب". (۱)

ومن الإبدال بين الحركات: يقولون: "عليك بالخَمول. والصواب: الخُمول، بالضم لا غير. وكذلك يقولون: مرضه الذَبول. والصواب: الذُبول.... ويقولون: ثلج ونسر. والصواب: ثَلج ونسر ... ويقولون: دابة فيها قُماص. الصواب: قماص، بالكسر، ويقولون: فعلت ذلك صراحا،

من الهمزة مسموع من كلام العرب ولعلهم قاسوها على حبع في حبأ. قال ابن منظور: "والخَبْعُ لغة في الخَبْء فعلى الإبدال لا يُعتدّ به من هذا الباب، وعلى هذا قالوا جارية خُبَعةٌ طُلَعةٌ أَي تَحْبأُ نفسها مرّة وتُبْديها مرة وامرأة خُبَعة خُبأَة بمعنى واحد وخُبَعةٌ طُلُعةٌ قُبَعةٌ والخُبعة من القُطن عن الهَحَريّ. لسان العرب خ ب ع".

<sup>(</sup>١) تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ٤٨ - ٥٧.

<sup>(</sup>٢) السابق صـ ٢٠٩.

<sup>(</sup>٣) السابق صـ ٢٠١.

وقلت قولا صراحا. والصواب: صراحا، بكسر الصاد، مصدر صارحت بالأمر، فأما الصراح فهو الخالص من كل شيء...". (۱) ويقولون: "الكهانة. والصواب: كهانة، بالكسر....". (۱) من ذلك ما كان فيه لغتان فاستعملوا والصواب: شراع، بالكسر....". (۱) من ذلك ما كان فيه لغتان فاستعملوا بدلا منهما ثالثة لا بحوز مثل: "قولهم: رَشوة، بالفتح، وربما سموا بذلك الوصائف. والصواب: رشوة، بضم الراء وكسرها لا غير.... ويقولون: مُطرف، ومصحف، والصواب: مُطرف، ومطرف، ومصحف، ومصحف، ومصحف، ومصحف، ومصحف، ومصحف، والصواب: مُطرف، ومُطرف، ومُصحف، والضواب: مُطرف، ومُطرف، ومُضحف، والفتح، والضم والمنتح، والضم ويقولون: عليه طلاوة، والصواب: طُلاوة، وطلاوة، بالضم والفتح، والضم والكسر، وهي التي لا تصيد". (۱) ومنه غلط أهل الحديث: "يقولون: الملخص بكسرها، كذلك سماه مصنفه، لأنه لخص ما اتصل إسناده من حديث الموطأ". (۱)

## ب - حذف الأصوات وزيادها:

مما رصده ابن مكي في كلام أهل صقلية ألهم يحذفون بعض الحروف من دون وجود داع للحذف تارة، ويزيدون بعضها تارة ثانية. فمما غيروه من الأسماء بالزيادة قوله: "يقولون: عصاتي، وعصاتك. والصواب: عصاي،

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صـ ٩٤ - ١١٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صـ ٩٨ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صــ ١٧٨ وما بعدها بتصرف.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صـ ٢٠٦.

وعصاك، ... ويقولون: ضربته فقنطرته. والصواب: قطرته، وقترته أيضا، أي ألقيته على أحد قطريه ...". (۱) ومما غيروه بالنقص من الأسماء قوله: "يقولون: ثوب سمط. والصواب: ثوب أسماط. وكذلك يقال: سراويل أسماط، إذا كانت غير محشوة، ونعل أسماط، إذا كانت غير مخصوفة. ويقولون للعتر: معزة، ولبعض العصافير: زرزر. والصواب: ماعزة، وزرزور ... ويقولون لموسى الحديد: موس، وذلك غلط. إنما يقال: موسى، وموسى ... ويقولون للذي تلاط به البيوت: حير. والصواب: حيار ...". (۲)

## ج- تحريك الساكن:

ومن ذلك قوله: "يقولون: رحل يقطان، ويكنون بأبي اليقطان. والصواب: إسكان القاف، إلا أن اليقطة ضد النوم: مفتوحة القاف، وقد غلط التهامي في إسكانها حين قال:

العيش نوم والمنية يقظة والمرء بينهما حيال ساري

فأما يقُظة اسم رحل فبالإسكان، ومنه مخزوم بن يقظة أبو القبيلة. ويقولون: ضرع الشاة. والصواب: ضرع، بالإسكان ...". (٣) ومنه غلط أهل الحديث: "يقولون: فلن يزال الهرَج إلى يوم القيامة بفتح الراء. والصواب: الهرْج، بإسكانها".(٤)

<sup>(</sup>١) السابق صـ ٧٧.

<sup>(</sup>٢) السابق صــ ٨٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صـ ٨٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صـ ٢٠٧.

### د - تسكين المتحرك تخفيفًا:

فقد خففوا بعض الأصوات المتحركة بتسكينها، فسكنوا المتحرك بالفتح. وهميع أمثلته من هذا النوع، والمفتوح لا يخفف عن أكثر العلماء. (١) ومن ذلك قوله: "يقولون: رمْكة، وسبْخة. والصواب: رمَكة، وسبَخة. وهو فرقد السبخي. ويقولون للنحم: الزهْرة. والصواب: الزهْرة ...". (٢) ومنه غلط أهل الحديث: "يقولون: خرج سرعان الناس. والصواب: سرَعان الناس بفتح السين والراء. حكى ذلك الخطابي عن الكسائي، قال: وقال غيره سرعان بإسكان الراء وفتح السين". (٣) ومن ذلك غلط أهل الفقه: "يقولون: كتاب العارية واللقطة. والصواب: العارية، بتشديد الياء، واللقطة بفتح القاف". (٤)

<sup>(</sup>١) ينظر: الكتاب ٤/ ١١٥، والأصول في النحو ٣/ ١٥٨، والخصائص ٣/ ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ٩١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صـ ٢٠٧.

ومن ذلك أيضًا خطأ أهل الطب: "يقولون: لضرب من العقاقير: صَبْر. والصواب: صَبْر على وزن فَخِذ ونَمِر. (١)

### ه. همز ما ليس أصله الهمز، وترك همز ما أصله الهمز:

فمن الأول قولهم: "حبرءوت، وذلك خطأ. وإنما يقال: حبروت، وحبرية. ويقولون: سد مأرب. والصواب: مارب، على وزن قارب". (٢) ومن الثاني قولهم: "لحم ني. والصواب: نيء، بالهمز وكسر النون، وقد أنأته، أنيئه إناءة، إذا لم تنضحه. فأما الني فهو الشحم... ويقولون: مراة.

باب الطاء، ووافقه في عدم صحة تسكين القاف أو أنه من كلام العامة الزمخشري (ت ٥٣٨ ه) في الفائق في غريب الحديث والأثر ١/ ٣٩١، والقاضي عياض (في مشارق الأنوار على صحاح الآثار / ٣٦٢/٢.

(۱) ينظر: تثقيف اللسان صــ ۲۲۳، وما ذكره ابن مكي هنا فيه نظر؛ لأن كل ما كان على فعل مكسور العين أو مضمومها فإن التسكين فيه جائز، وبهذا قال سيبويه في الكتاب ١١١، وابن السراج في الأصول ٣/ ١٥٨، وابن قتيبة في أدب الكاتب صــ ٥٣٧، وابن حيي في الخصائص ٢/ ١٨٦، وابن هشام اللخمي في تقويم اللسان في رده على ابن مكي صــ ١١١ وقد استدل على ذلك بقول الشاعر:

تعزُّيتُ عنها كارها فتركتُها وإن كان فراقيها أمرُّ من الصبْر

بل إن ابن مكي ناقض نفسه حين أجاز تسكين المفتوح ونص على ذلك صراحة في باب ما تنكره الخاصة على العامة وليس بمنكر حين قال: "وكذلك قولهم: تمرات، وقمعات، وطعنات، وشبه ذلك، مما هو جمع فعلة، حائز إسكان عينه في الجمع المسلم، إلا أن الفتح أعرف واستدل على حواز ذلك بما أنشده الفراء، وكذلك جمع دعوة وشهوة وما أشبه ذلك يجوز فيه الإسكان أيضا. ينظر: "تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ١٩٢، ١٩٢.".

والصواب: مرآة، على وزن مخلاة، وهي في الأصل مفعلة. ويقولون: ذوابة شعر. والصواب: ذؤابة، بالهمز والتخفيف وضم الذال". (١)

وهناك أخطاء صوتية أخرى جاءت في لسان قرّاء القرآن الكريم في صقلية وتتمثل في التالي:

- إظهار النون الخفيفة والتنوين عند الياء والواو في قراءة القرآن الكريم.
  - تخفیف ما حقه التشدید لا غیر.
  - المبالغة في إظهار النون الخفيفة والتنوين، عند العين وما أشبهها،
     حتى تصير إلى التشديد، فيقول يومئذن، في قوله تعالى: {ثم لتسألن يومئذ
     عن النعيم}. (٢) ....". (٣)
- الوقف الخطأ في تلاوة آي الذكر الحكيم. (1)
   وسنتحدث عن هذه الأخطاء في تلاوة أي الذكر الحكيم عند حديثنا عن
   تعليل وتفسير الأخطاء وبيان أسبابها.

#### ٢. الأخطاء الصرفية:

الصرف هو علم "يحتاج إليه جميع أهل العربية أتم حاجة، وبحم إليه أشد فاقة؛ لأنه ميزان العربية، وبه تُعرف أصول كلام العرب من الزوائد الداخلة عليها، ولا يوصل إلى معرفة الاشتقاق إلا به، وقد يؤخذ جزء من اللغة كبير

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صــ ١٢٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) سورة التكاثر آية (۸).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ٢٠٢ - ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق نفسه.

بالقياس، ولا يوصل إلى ذلك إلا من طريق التصريف". (1) لذا فإن الخطأ فيه يصيب اللغة في بنيتها وركيزها الأساسية. ويقصد بالأخطاء الصرفية: تلك الأخطاء التي تخرج عن قاعدة من قواعد تصريف الكلمات وطرائق اشتقاقها، وهي تلك الأخطاء التي تعتري بنية الكلمة المفردة وصياغتها، كالجمع والنسب والتصغير وأبنية الأسماء والأفعال والتذكير والتأنيث والعدد، وغيرها من الظواهر الصرفية، وهذه الأخطاء الصرفية تشكل شيوعًا وانتشارًا عند المتكلمين، ولم يسلم من الوقوع فيها أحد من العلماء، وقد أشار إلى ذلك ابن عصفور (ت ٦٦٩ هـ) من أنّ جلة العلماء لهم سقطات صرفية كأبي عبيد، وثعلب، وغيرهما من رؤساء النحويين واللغويين. (٢) فإذا كان للعلماء أو الخاصة أخطاء صرفية فلا ريب أن للعوام – لا سيما في غير بلاد العرب أو حاوروا من ليس عربيًا قط أو كان هو نفسه من بلاد غير بلاد العرب أو حاوروا من ليس عربيًا قط أو كان هو نفسه من المستعربين، وفيما يلي توضيح لهذه الأخطاء الصرفية التي وردت في لسان المعالية وفقا لما أورده ابن مكي الصقلي في كتابه.

## أ- الخطأ في صياغة المشتقات:

وضع علماؤنا القدامي أصولًا وقواعد يتم من خلالها اشتقاق الكلم بعضه من بعض فبينوا كيفيته ووضحوا حقيقته وحدوده وضوابطه وفق بني صرفية محددة لكل مشتق وقد أجازوا القياس عليها، فإذا خالف المتكلم هذه القواعد

<sup>(</sup>١) المنصف لابن جني، شرح كتاب التصريف لأبي عثمان المازني – ابن جني صـــ ٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الممتع الكبير في التصريف - ابن عصفور صـــ ٣٢.

والضوابط التي أقروها واعتمدوها معيارًا حاكمًا في صحة البناء وصحة المشتق فإنه يأتي بمشتقات وصيغ خارجة عن نطاق الفصيح من كلام العرب ولا أصل له في كلامهم و لم تجر على سننهم، وهذا قد يؤدي إلى لبس وغموض في تحديد مراد المتكلم فيترتب عليه الخطأ في الفهم، وقد وقع أهل صقلية في بعض هذا الأخطاء عند صوغهم الكلمات بعضها من بعض، وذلك على النحو التالي:

## • الخطأ في اشتقاق اسم الفاعل واسم المفعول:

يصاغ اسم الفاعل من الثلاثي بزنة فاعل قياسًا مطردًا، ومن غير الثلاثي يصاغ من المضارع بإبدال حرف المضارعة ميمًا مضمومة وكسر ما قبل الآخر. (١) أما اسم المفعول فيصاغ من الثلاثي بزنة مفعول ومن غير الثلاثي بإبدال حرف المضارعة ميما مضمومة وفتح ما قبل الآخر. (١) لكن شاع في كلام أهل صقلية بحيء اسم الفاعل واسم المفعول منهما على غير هذا الأصل، فعد كلامهم لحنًا وخطأ، وقد عقد ابن مكي لهذه الظاهرة باب مستقلا ذكر فيه الكلمات التي أخطأوا فيها في صوغ اسم الفاعل من الثلاثي والرباعي فيه الباب الرابع عشر "باب ما غيروه من اسماء الفاعلين والمفعولين"

فمن خطئهم في صوغ اسم الفاعل من الثلاثي ألهم: "يقولون: أنت مُعزِم على السفر. والصواب: عازم.... ويقولون: أنت مُربِح في تجارتك، وفلان مُحْسر، ورجل مُشْغب. والصواب: رابح، وخاسر، وشاغب؛ لأنه لا يقال:

<sup>(</sup>١) الأصول في النحو ١٢٣/١، وارتشاف الضرب ٢/ ٥٠٩.

<sup>(</sup>٢) ارتشاف الضرب، ٢/ ٥٠٩.

أشغبنى، وإنما يقال شغبنى، ويقولون: جاء مُحِثًا، إذا جاء مُسْرِعا. والصواب: حاثا، إذا حث دابته، أو محثوثًا، إذا حثه غيره.... ويقولون: زاد المحكى في حكايته كذا. والصواب: الحاكي". (١) ومن ذلك أيضًا خطأ أهل الطب: "يقولون: دواء مُكرِب، وقد أكربه الدواء. والصواب: كربه الدواء، وغيره يكربه، ودواء كارب". (٢)

ومن خطئهم في صوغ اسم الفاعل من غير الثلاثي ألهم: يقولون لصانع السفن: نشّاء. والصواب: منشيء؛ لأنه من أنشأ.... ويقولون: عالم مبرز. والصواب: مُبرِز، بكسر الراء، برز الرجل في العلم وغيره، إذا نفد فيه.... ويقولون: حديث مستفاض. والصواب: مستفيض، أو مستفاض فيه". (٣) ومن ذلك أيضًا خطأ أهل الطب: "يقولون: القوة الماسكة، وضعفت المواسك. والصواب: القوة الممسكة، وضعفت الممسكات؛ لأنه لا يقال إلا أمسك رباعي لا غير، واسم الفاعل منه ممسك". (٤)

ومن خطئهم في صوغ اسم المفعول من الثلاثي أنهم: "يقولون: هذا حديث مزاد فيه، وثوب مصان. والصواب: مزيد، ومصون، وقد قيل فيه: مصوون، على التمام. ولم يجيء في ذوات الواو على التمام إلا حرفان: مسك مدووف، وثوب مصوون، فأما ذوات الباء فتحيء على النقص وعلى التمام،

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان صـ ١٣١ - ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صـ ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صــ ١٣١ - ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صـ ٢٢٢.

نحو: طعام مكيل ومكيول، وثوب مخيط ومخيوط، وطعام مزيت ومزيوت". (۱)

ومن خطئهم في صوغ اسم المفعول من غير الثلاثي ألهم: "يقولون: قصيدة مردوفة بألف، وسلعة مقرورة للبيع. والصواب: مُردَفَة، ومقرة. ويقولون: شيء مفسود، ومصلوح. والصواب: مفسد، ومصلَح. ويقولون لمن أقعد عن المشي: مَقْعَد، والصواب: مقعد، بضم الميم... ويقولون: مال محروز، ومركب موسوق، وخبز محروق. والصواب: محرز، وموسق، ومحرق... ويقولون: رجل مبطول، ومبطول اليد، والصواب: مبطل. ويقولون: هو متعوب، ومبغوض، وموجوع القلب. والصواب: متعب، ومبغض، وموجع القلب. والصواب: متعب، ومبغض، وموجع القلب. والصواب: متعب، ومبغض، وموجع القلب. والصواب: متعب، وقع لا يتعدى، لا يقال وقعته وإنما يقال: أوقعته فوقع ... ويقولون: فرس مسروج، ملجم، .... ويقولون: رجل فاطر، ومفطرة. والصواب: مهدور الخبابة: والصواب: مهدر، لأنه لا يقال: هدر دمه، وإنما يقال: أهدر. ويقولون رجل مألوم، والصواب: مؤلم". (٢)

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صــ ١٣١ - ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صـــ ١٣١ - ١٣٤. وما ذكره من تخطئة فاطر وفاطرة فيه نظر؛ لأن ابن سيدة قال: "الفطرُ: نَقيضُ الصَّومِ، وقَدْ أَفْطَرَ، وفَطَرَه، وفَطَرَه، وفَطَرَه. قَالَ سيبَويَه: فَطُرُتُه فَأَفْطَرَ، نَادرٌ. ورَخُلٌ فَطْرٌ، وقَوْمٍ مَفَاطِيرَ، وأَفطر هو الأفصح. المحكم ورَجُلٌ فَطْرٌ، وقُومٍ مَفاطِيرَ، وأَفطر هو الأفصح. المحكم والمحيط الأعظم – طر ف ٩ / ١٥٣، والمدخل إلى تقويم اللسان صـــ ١١٩، وكذا هدر.

ومن ذلك استعمال اسم المفعول في موضع اسم الفاعل إذ يقولون: "هو مذهول العقل، ويوم مهول. والصواب: ذاهل، وهائل". (١)

## الخطأ في اشتقاق اسم المرة:

اسم المرة هو: "الذي يدل على حصول الحدث مرة واحدة". (٢) و"يصاغ من الثلاثي الْمُحرَّد ممًّا لَا تَاء فيه على فعلة نَحْو ضَرَّبة وقتلة وَمَا عداه على الْمصدر الْمُسْتَعْمل نَحْو إناحة فَإِن لم تكن تَاء زدهما وأتيته إتيانة ولقيته لقاءة شَاذ ... ". (٣) وأما ما في آخره تاء فلا يتجاوز به المستعمل بعينه تقول قاتلته مقاتلة واحدة. (٤) فاسم المرة يبنى من الثلاثي المجرّد على وزن فَعْلَة، لبيان عدد المرات التي حدث بما الفعل، نحو: وقفت وقفة، وقفت وقفتين، ووقفت ثلاث وقفات إلى على "إفْعَالَة" كَــ: إعْطاءة وانطلاقة. أما اسم الهيئة فهو "الذي يدل على هيئة الحدث حين فعله". (٥) وإذا كان على "فعلَة" بكسر الفاء فيكون للنوع، كالجلسة والركبة والميتة". وهو مصدر يذكر لبيان نوع الفعل أو صفته، هذا هو الأصل في صوغ اسمي المرة والهيئة. لكن أهل صقلية أو العوام منهم قد يخطئون أحيانًا فيجعلون ما للمرة للهيئة فيختلف المعني وينتج عن ذلك لبس وغموض صرفي يتبعه

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان صـ ١٣١.

<sup>(</sup>٢) النحو المصفى - محمد عيد صــ ٤٢٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الشافية في علم التصريف ١/ ٢٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المفصل في صنعة الإعراب للزمخشري صــ ٢٨٠.

<sup>(</sup>٦) ينظر: المفتاح في الصرف - عبد القاهر الجرحاني صـــ ٦٠.

لبس دلالي ومن ذلك ألهم: "يقولون: كذب فلان كذبة واحدة. والصواب: كذبة، بفتح الكاف. وكذلك لا يقال: ضحك ضحكة، بكسر الضاد، وإنما يقال: ضحكة بنصحكة، بفتحها. وكذلك كل ما كان فعلة واحدة، إنما يقال مفتوح الأول فإذا أريد الحال والهيئة قيل: فعلة، بالكسر، كقولك: إنه لحسن الجلسة والركبة، ونحو ذلك، ولهذا قالوا: مات ميتة سوء، وإنما يموت الإنسان موتة واحدة". (1)

## الخطأ في صوغ اسم الآلة:

اسم الآلة هو اسم يدل على الأداة التي تعين الفاعل في عمل ما يفعل؛ ويصاغ قياسًا من الفعل الثلاثي المتعدي -غالبا- وينقسم إلى قسمين؛ مشتق وجامد. فالمشتق أوزانه ثلاثة هي: "مفعال"؛ نحو: مفتاح، ومنشار، ومصباح، ومقراض. و"مفْعَل"؛ نحو: مبرد، ومقص، ومخلب، ومخيط، ومنجل. و"مفْعَلة"؛ نحو؛ مكنسة، ومصفاة، ومسرحة. وَنَحْو المسعط والمُنحُل والمدقق والمُدهُن والمُكحُلة والمحرُضة لَيْسَ بِقياس. (٢) أي بضم الأول والثالث. لكن بعض أهل صقلية يخطئون فيه فيقولون: "مُفتاح، ومُصباح، ومُسمار، ومُسواك. والصواب: بكسر الميم في جميع ذلك". (٣) ويقولون: مقود الدابة، والصواب: مقود، ومقواد، أيضا، قال الشنفرى.

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان صـ ٩٦، ٩٧.

 <sup>(</sup>٢) ينظر: المفصل في صنعة الإعراب – الزمخشري صـــ ٣٠٧ بتصرف، والشافية في علم التصريف
 ابن صـــ ٣١ بتصرف.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تثقيف اللسان صـ ٥٩.

# ألا فاقتلوني إنني غير راجع إليكم ولا أعطي على الذل مِقودي(١)

# ب - الخطأ في صياغة الجمع:

خالف العوام في صقلية بعض أبنية الجمع الصحيحة، وخالفوا صيغه القياسية، بل إلهم حاءوا بصيغ للجمع لا أصل لها في العربية. وقد ذكر نماذج لهذه الظاهرة في الباب الحادي والعشرين "باب غلطهم في الجموع" ومن نماذحه عندهم ألهم "يقولون في جمع قفا: أقفية، وفي جمع رحى: أرحية. وفي جمع مهر: أمهرة. والصواب: أقفاء، وأرحاء، وأمهار، ومهار". (٢) فالمفرد - هنا - حقه أن يُجمع جمع قلة قياسًا على (أفعال) وليس على (أفعلة). (٣) وفعال في كثيره. وكذلك "يقولون في جمع فرو: أفرية. والصواب: أفر في قليل العدد في كثيره. وكذلك "يقولون في جمع حدي: حديان. والمتفصحون منهم

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صــ ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) السابق صديح وليس حطأ إذ هو على أصل بابه، أم إن كان جمعا لقفا الممدود فهو صحيح وليس حطأ إذ هو على أصل بابه، أم إن كان جمعا لقفا المقصور فحطأ وقياسه أقفاء وأقف في جمع القلة وقفي في الكثير. (ينظر المدخل إلى تقويم اللسان صد ١٢٥، ١٢١) (٣) لأن كل اسم على أي وزن كان ماعدا وزن (فعل) صحيح العين يُجمع على أفعال، أما (أفعلة) فيطرد في اسم مذكر رباعي بمدة ثالثة نحو: طعام وأطعمة، وحمار وأحمرة، وغراب وأغربة، ورغيف وأرغفة، وعمود وأعمدة، وشذ في كتاب: كتب، ولم يقولوا: أكتبة، وغير أفعلة من الجموع فيما للمدة فيه ألف شاذ، (ينظر: ارتشاف الضرب من لسان العرب ١/ ٤١٦).

<sup>(</sup>٤) لأن كلّ اسم ثلاثي على وزن (فَعْل) صحيح العين يجمع في القلة قياسًا على (أفعُل)، وليس على أفعلة. ينظر: "إرشاد السالك إلى حل ألفية ابن مالك – برهان الدين إبراهيم بن محمد بن أبي بكر بن أيوب بن قيم الجوزية ٢/ ٨٩٦.

يقولون: الجداء، وكل ذلك خطأ. والصواب: أحد، في قليل العدد. وحداء في كثيره، ووزن أحد: أفعل، كقولك أكلب في جمع كلب، وفي قليل العدد، وكلاب في الكثير... ويقولون: أهوية الناس مختلفة، أي إرادتهم وشهواتهم. والصواب أهواؤهم؛ لأنحا جمع هوى، مقصور. قال الله تعالى: ﴿ وَالتَّبَعُواْ أَهْوَاءَهُمُ ﴾ . (١) ... " . (٢) وكذلك "يقولون في جمع مرآة: أمرية. والصواب: مراء، على وزن فعال، والكثير: مرايا" . "وتقول العامة: مشوم، ويجمعونه على مشومين. وتقول الخاصة: ميشوم، ويجمعونه على ماشيم. والصواب: مشئوم، الجمع: مشائيم. أنشد يعقوب:

مشائيم ليسوا مصلحين عشيرة ... ولا ناعبا إلا ببين غرابها (٤)

ومن خطئهم أي العامة في الجمع أيضًا: "قولهم أيضًا: عزلت من الغنم أمهات الأولاد، غلط. إنما يقال أمهات لبنات آدم خاصة. فأما البهائم فإنما يقال فيها: أمات، بغير هاء، قال الشاعر:

كانت هجائن مالك ومحرق ... أماتمن وطرقهن فحيلا (٥)

<sup>(</sup>١) سورة محمد من الآية (١٤).

<sup>(</sup>٢) تثقيف اللسان صـ ١٥٠ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) السابق صـ ١٥٠ وما بعدها. وَالْمَرْآةُ بِكَسْرِ الْمَيْمِ مَعْرُوفَةٌ وَأَصْلُهَا مِرْأَيَّةٌ عَلَى مَفْعَلَة تَحَرَّكَتْ الْيَاءُ وَانْفَتَحَ مَا قَبْلَهَا قُلْبَتْ أَلَفًا وَكُسْرَتَ الْمَيْمُ لَأَنَّهَا آلَةٌ وَجَمْعُهَا مَرَاء مثلُّ: جَوَارٍ وَغُواشٍ؛ لِأَنَّ مَا بَعْدُ أَلِفَ الْحَمْعِ لَا يَكُونُ إِلَّا مَكْسُورًا، وَجُمْعَتْ أَيْضًا عَلَى مَرَايَا. كذا قال الحوهري (الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية – المحوهري مادة ر أ ي باب الألف فصل الراء). وأصل المرايا: المرائي. ومن حَوَّل الْهَمْزَة قَالَ: المَرَايَا. كذا قال الأزهري (تمذيب اللغة باب الراء والميم ١٥/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٤) تثقيف اللسان صـ ١٩٥، ١٩٦.

<sup>(</sup>ع) السابق صــ ١٧٧.

ومن خطأ الخاصة في الجمع والعامة فيه على الصواب: "يقولون: فروج، وشاه بلوط، بضم الأول. والصواب: فتحه". (١)

كذا ذكر ابن مكي ألهم قد يجمعون الكلمة على وزن ولا أصل لهذا الجمع في العربية فهم يقولون: "الأنافي، في جمع أنف. والصواب: آنف، في القليل، وأنوف، في الكثير، كما يجمع فلس على أفلس وفلوس". (٢) وقد أحازه مجمع اللغة العربية بالقاهرة. (٣) وعقد لهذه الظاهرة بابًا مستقلا بها وهو الباب الثالث والعشرون (باب ما أفردوه مما لا يجوز إفراده وما جمعوه مما لا يجوز جمعه) ذكر فيه ألهم يقولون: "حرجنا وحودنا، وحاء القوم وحودهم، فيجمعون، وذلك غير حائز أيضا. وإنحا يقال: حرج زيد وحده، وخرج الزيدون وحدهم، وخرجنا وحدنا، هكذا على التوحيد والنصب في وخرج الزيدون وحدهم، وخرجنا وحدنا، هكذا على التوحيد والنصب في كل حال. ويقولون: سافرنا في العواشر، يعنون عشر ذي الحجة، والعواشر إنما هي جمع عاشرة. والصواب أن يقال: سافرنا في العشر، وصمنا العشر". وصغ الخمع لكنها ليست لهذا المفرد، فكل صيغة لها قاعدةا.

<sup>(</sup>١) السابق صــ ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) السابق صــ ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) المعجم الوسيط (أ ن ف).

<sup>(</sup>٤) تثقيف اللسان صـ ١٥٦.

## ج- الخطأ في التذكير والتأنيث:

يخطئ كثيرًا أهل صقلية في تحديد الجنس فيلتبس عليهم المذكر والمؤنث، فيذكرون ما حقه التأنيث تارة، ويؤنثون ما حقه التذكير تارة ثانية، وقد عقد ابن مكى لهذه الظاهرة في كلامهم ثلاثة أبواب هي: الباب السادس عشر "باب ما أنثوه من الذكر"، والسابع عشر "باب ما ذكّروه من المؤنث"، والثامن عشر "باب ما يجوز تذكيره وتأنيثه وهم لا يعرفون فيه غير أحدهما". فمما أنثوه وهو في أصل اللغة مذكر: "القلب، والرأس، والبطن، والجوف، يقولون: رقت له قلبي: وانتفخت بطني، ونحو ذلك. والصواب: تذكير الجميع.... والروح: الغالب فيه التذكير. وهم يؤنثونه. ومنهم من يؤنث القمر، فيقول: طلعت القمر. وتأنيثه لا يجوز. وكذلك السيف، ربما أنثوه. والصواب: تذكيره... كذلك الكيميا يؤنثونه. قال أبو عمرو الشيباني: الكيمياء مذكر موحد، فارسى معرب. وكذلك السرج، يقولون: سرج حيدة، وسرج لطيفة. والصواب: تذكيره ... ومنهم من يؤنث الباب، فيقول: الباب مفتوحة ومغلوقة، والصواب: تذكيره، لا يقال إلا مفتوح ومغلق لا غير ... ومما أنثوه: وهو مذكر الحصير، وربما أدخلوا عليه هاء التأنيث، فقالوا: حصيرة. وذلك غلط، لا يجوز فيه إلا التذكير. وفي الحديث قال: فقمت إلى حصير لنا قد اسود من طول ما لبس فنضحته ... وكذلك القميص، ربما أنثوه فقالوا: قميص جديدة، وقديمة. والصواب: التذكير، قال الله - تبارك وتعالى - إخبارًا عن يوسف - التَّلَيْكُلُا - ﴿ النَّلِيُكُلُا عَنْ يُوسُفُ - التَّلَيْكُلُا - ﴿ اَذْهَـبُواْ بِقَمِيصِي هَذَا فَأَلْقُوهُ عَلَىٰ وَجْهِ أَبِي ﴾ (١) ... ". (٢)

كذا يلحقون تاء التأنيث ببعض الصفات الجارية على الجنسين أي التي يستوي فيها المذكر والمؤنث والأصل فيها أن تكون خالية من تاء التأنيث ومن ذلك ألهم: "يقولون: عجوزة، والصواب: عجوز... وقد حكى فيها: عجوزة، وفي الشيخ: عجوز، إلا ألها لغة رديئة شاذة ولا يلتفت إليها، هكذا قال ابن دريد. ويقولون للأنثى المسنة من جميع الحيوان: شارفة. والصواب: شارف، بحذف الهاء، وأكثر ما تستعمل الشارف في النوق. وقد يقال في الجمل أيضًا، وفي غيره من الحيوان: شارف، وإن كان الأصل في الناقة.... ويقولون: سدّادة القارورة. والصواب: سداد، بكسر السين وحذف الهاء. ويقولون: أحبن من صافرة. والصواب: من صافر ... ويقولون: عنكبوتة. والصواب: عنكبوتة. والصواب: عنكبوتة. والصواب: عنكبوت، قال الله – عز وحل –:

﴿ كَمَثَلِ ٱلْعَنْكَبُوتِ ٱتَّخَذَتْ بَيْتًا ۗ ﴾ (٣) ... ويقولون: الخميرة. والصواب: الخمير. ويقولون: عروسة. والصواب: سكين. ويقولون: عروسة. والصواب: عروس، وكذلك يقال للرجل أيضًا، قال الشاعر:

أترضى بأنا لم تحف دماؤنا ... وهذا عروسا باليمامة خالد (٤)

<sup>(</sup>١) سورة يوسف من الآية (٩٣).

 <sup>(</sup>٢) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ١٣٧ وما بعدها. وبعض هذه الألفاظ كالبطن فيها نظر، حيث نقل تأنيثه أبو عبيدة والأصمعي وابن الأثير وابن مالك وغيرهم.

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت من الآية (٤١).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ٧٧ وما بعدها.

ومما ذكروه وهو في الأصل مؤنث لا غير قولهم: "السن مؤنثة. وهم يذكرونها... ويذكّرون الكف، والعضد، والصدغ. وهن مؤنثات. وكذلك الكتف، والضلع، والورك، والفخذ، والساق، والقدم، والعقب، والعرقوب، والكراع، والكرش: إناث كلهن لا يذكر واحدة منهن... من ذلك: الريح والنار، يذكرونهما وهما مؤنثنان، وكذلك العرس، والصواب: تأنيثهما ... ومما يذكرونه وهو مؤنث: البئر، والدلو، والفأس، والكأس، والعكاز، والنعل، والسراويل، وهؤلاء كلهن مؤنثات". (١) ويقولون: "فعلت البارح كذا. والصواب: البارحة، بتاء التأنيث؛ لأنها نعت لليلة". (٢)

كما رصد ابن مكي أخطاءهم في استخدام علامات التأنيث، إذ غلبت تاء التأنيث في استعمالهم، واستغنوا بها — في بعض كلامهم — عن الألفين المقصورة والممدودة. فقال: "يقولون: رجل جيعان، وامرأة جيعانة، والصواب: رجل جوعان، وامرأة جوعي". (٣) و"يقولون: امرأة سكرانة، وكسلانة، وغضبانة، وشبعانة، وريانة. والصواب: سكرى، وكسلى، وغضيى، وشبعى، وريا... ويقولون: لعب الصبيان الغميضة. والصواب: الغميضة، والصواب للغميضي، الغميضاء، إذا مددت خففت، وإذا قصرت شددت... ويقولون للموضع الذي ترفأ فيه السفن: مينة. والصواب: مينا وميناء. (١٤) كذلك "إذا أضافوا الحمى أو نعتوها، زادوا فيها تاء التأنيث، فجمعوا بين علامتي التأنيث؛

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صــ ١٤٠ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صد ٥٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صــ ٧٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صـ ٥١.

لأن ألف حمى للتأنيث، فإذا قالوا: أخذته حماة شديدة، وحماتك أخف من حماته صار في الاسم للتأنيث علامتان. وكذلك يزيدونها في دنيا إذا نعتوها، فيقولون: له دنياة عريضة، ويقولون: أكلنا من حَلُوة العسل وحَلُوة السكر، والخاصة منهم يقولون: حلاوة السكر. والصواب: حلوى السكر، وحلواء السكر، بالمد والقصر". (۱) وقد أرجع د/ رمضان عبد التواب هذه الظاهرة إلى قانون السهولة والتيسير الذي تميل إليه اللغة، فبدلا من أن يكون للتأنيث ثلاث علامات، تصبح في اللغة علامة واحدة لكل أنواع المؤنث. ونلحظ مثل هذا في لغة الطفل، الذي يميل إلى أن يؤنث المؤنث بالتاء وحدها؛ لأنحا هي العلامة الكثيرة الشيوع في لغة الكبار من حوله، فنراه يقول مثلا: "قلم أحمر وكراسه أحمره". وهو يحتاج إلى بعض الوقت، حتى يدرك أن هناك صيغًا أخرى للتأنيث. ويرى بعض الباحثين المحدثين، أن الألف المقصورة والممدودة في العربية، تطور عن تاء التأنيث في السامية الأولى. والسبب في هذا ما رآه من تطور هذه التاء في العبرية والآرامية إلى ألف المد". (٢)

ومع ذلك بحدهم يستخدمون ألف التأنيث المقصورة أو الممدودة في ألفاظ الأصل فيها هو التأنيث بالتاء. "يقولون لقشر جنس من الشجر: قرفاء. والصواب: قرفة. ويقولون لمؤنثة الورد من الخيل: ورداء. والصواب: وردة. ويقولون للقحث: قبا.

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صـ ١٤٣ وما بعدها.

 <sup>(</sup>٢) لحن العامة والتطور اللغوي صــ ٢٣٠، ٢٣١، والمدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي
 صــ ٢٦٢، ٢٦٣ بتصرف.

والصواب: قبة، وتصغيرها: وقيبة" (١) وتعد هذه الأخطاء التي حلت فيها علامة تأنيث محل علامة أخرى من الأخطاء الجزئية التي لا تعيق العملية الاتصالية بين المتكلم والمتلقي إذ مع وجودها يتحقق الفهم والإفهام بينهما كما سيأتي بيانه.

#### د- الخطأ في التصغير:

عقد ابن مكي لخطئهم في هذه الظاهرة بابًا مستقلا هو الباب التاسع عشر "باب غلطهم في التصغير" وفيه بين ألهم في هذا الباب لا يتكلمون وفق قواعد العربية في تصغير الأسماء، ولكنهم يخلطون بين الثلاثي والرباعي تارة، وبين الرباعي والخماسي تارة ثانية فقال: "كل ما كان على ثلاثة أحرف فإلهم لا يفرقون بين تصغيره وتصغير ما كان على أربعة أحرف ثالثه حرف لين: يقولون: في تصغير مهر: مُهيّر. وفي تصغير بغل، بُعيّل: وفي تصغير طفل: طفيّل: وفي تصغير حبل: حبيلً. والصواب: حبيل، وطُفيْل، ومُهيْر، على طفل: وزن شُعيْب. فإذا صغروا مؤنث هذا الباب لم يجروا فيه على أصلهم من الغلط لا يكادون يقولون: مُهيّرة، ولا طُفيْلة، بالتخفيف. فأما فُعيل، بالتشديد، فإنما يحتص بالرباعي الذي ثالثه حرف لين، كما تقدم، وذلك ما كان على وزن: فعال، أو فعال، أو فعال، أو فعول، أو فعيل، نحو: حمار، وقذال، وغلام، وعمود ورغيف. يقولون في تصغيره: حُميّر، وقُذيّل، وغُليّم، ورغيف. يقولون في تصغيره: حُميّر، وقُذيّل، وغُليّم، ورغيف. يقولون في تصغيره: حُميّر، وقُذيّل، وغُليّم،

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان صــ ٥٠، ٥٠.

منه، ففتحوا الياء، نحو قولهم في تصغير كبير وصغير: كبير، وصُغير... وكذلك لا يفرقون بين تصغير ما كان على أربعة أحرف وبين تصغير ما كان على خمسة أحرف رابعه حرف لين، نحو درهم، وعصفور، ومسمار. يقولون: دُرَيهم، وعُصيَّفر، ومُسيَّمر. والصواب: أن يكون في تصغير الخماسي حرف اللين، كما كان من مكبره، إلا أنه ينقلب ياء على كل حال، فتقول في عصفور: عُصيَّفير، وفي مسمار: مسيمير، وفي مفتاح: مفيتيح حال، فتقول في عصفور: عُصيَّفير، وفي مسمار: عيينة. وفي تصغير شيء: ... ويقولون في تصغير عين: عوينة. والصواب: عيينة. وفي تصغير شيء: شوي. والصواب: حييط: حويط. والصواب: خييط. وفي تصغير شيخ: شويخ. والصواب: شيخ". (۱)

(١) ينظر: تنقيف اللسان صــ ١٤٧ ، ١٤٧ بتصرف. وليس ما ذهب إليه في شوي مسلم به على كل حال فقد وافقه في ذلك ابن منظور والزبيدي وسبقهم إليه (ش ي ء)، وحالفهم ابن هشام اللحمي حيث رد ابن هشام على ابن مكي تخطئته هذه فقال: "مثل هذا لا تلحن به العامة؛ لأن كل ثلاثي معتل العين بالياء مثل شيخ وعين وشيء وخيط وضيعة وبيت وبيضة ثما ليس منقلبًا عن حرف غيره ولا مقصودًا به إرادة فرق، فإنه يجوز فيه ثلاثة أوجه: ضم أوله، وكسره، وإبدال الياء واوًا عند الكوفيين فمن ضم فهو متمسك بأصل التصغير، ومن كسر فلاستثقال الضمة وبعدها الياء كما تستثقل الكسرة بعد الضمة فأبدل من الضمة كسرة طلبًا للتشاكل. ومن أبدل الياء واوًا أجراه بحرى موسر وموقن واجب لسكونما وفي شييء غير واجب لتحركها، وهذا مع ضعفه قد أجازه الكوفيون، وما أجازه أهل اللغة واحتلفوا فيه لا تلحن به العامة. المدخل إلى تقويم اللسان صــ ١٢٢. فابن مكي احتار الأفصح وضرب باللغة تلحن به العامة. المدخل إلى تقويم اللسان صــ ١٢٢. فابن مكي احتار الأفصح وضرب باللغة عرض الحائط و لم ينبه عليها، وكان عليه أن ينبه عليها حتى لا يدع لمعقب مدخلا كما نبه على لغة النشديد في الدم. وهذا راجع إلى أن ابن هشام اللحمي كان أشد توسعًا في التصويب من على المن مكي.

# هـ - الخطأ في النسب:

النسب هو إلحاق ياء مشددة على أخر الاسم، وكسر ما قبل هذه الياء ليدل على نسبة هذا الاسم إلى شيء ما كالأب، والأم، والحي، والقبيلة، والمكان، والصناعة، والمذهب ونحو ذلك. لكن أهل صقلية قد يخطئون في صوغ الاسم المنسوب ومن ذلك ما ذكره ابن مكى في باب غلطهم في النسب "يقولون: رجل دنيائي. والصواب: دُنَّ، على وزن قمري، ودنيوي، و دنياوي أيضا. ويقولون: إذا نسبوا إلى الدم: رجل دماوي. والصواب: دموي، وإن شئت: دمي. وكذلك ما كان من هذا الضرب المحذوف اللام، الذي لا ترد إليه لامه في التثنية والإضافة: أنت مخير في رد لامه في النسب إليه، وتركها فإذا نسبت إلى غد قلت: غدى، وإن شئت: غدوى.... ويقولون: يوم بَدري، وليلة بدرية. والصواب: بدري، وبدرية، بإسكان الدال؛ لأنه منسوب إلى البدر... ويقولون: رجل نحوًى. والصواب: نحوى، بإسكان الحاء، منسوب إلى النحو. ورجل لَغوي: والصواب: لُغوي، بضم اللام، منسوب إلى اللغة. وقد جاء لَغوى، كما جاء أُموى، إلا أنما ضعيفة حدًا، والفصحي. أُموي، لأنه منسوب إلى أُمية... ومن غلطهم في النسب إلى القبائل: نسبتهم إلى: لخُم: لخُمي. وإلى النخع: نخعي، والصواب: لخُمي، بإسكان الخاء، ... وكذلك قولهم في النسب إلى قبيلة من اليمن: كلاعي، غلط. والصواب: كَلاعي بفتح الكاف، قبيلة تنسب إلى ذي كلاع ملك من ملوك اليمن....". (١)

### و- الخطأ في صياغة الأفعال:

يخطئ بعض أهل صقلية في صياغة بعض الأفعال تارة، وفي ضبطها تارة، ويزيدون الهمزة في أولها وهي في أصل الاستعمال بحردة منها تارة، ويحذفون الهمزة من أولها وهي أصل في بنية الفعل كما في أصل الاستعمال تارة. فمن خطئهم في صياغة بعض لأفعال: صياغتهم للأفعال المبنية للمجهول من الثلاثي المعتل العين بالألف بزيادة ألف في أوله، فجاءوا بما على صيغة (أفعل)، نحو: "ويقولون: أقيم على الرجل في داره وعبده. والصواب: قيم عليه. وكذلك يقولون: أبيع الثوب، وأزيد عليك في ثمنه. والصواب: بيع، وزيد عليك. وكذلك يقولون: أخير لك في كذا. والصواب: حير لك. وإذا أحبر أحدهم عن نفسه أنه بيع وحيف، قال: أبعت وأخفت. والصواب: بعت وخفت، فأنا مبيع ومخوف. وكذلك يقال في نظائره. وهذا الضرب من الفعل وحفت، فأنا مبيع ومخوف. وكذلك يقال في نظائره. وهذا الضرب من الفعل يستوي فيه فعل ما سمي فاعله، وفعل ما لم يسم". (٢) ويقولون: "عَنِيْتُ بزيدٍ،

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان صــ ١٤٩، ١٤٩، ١٤٩ بتصرف. إلحاق الهمزة بــ دنيائي لا وجه له؛ لأنه اسم مقصور غير مصروف، والهمزة إنما تلحق بالمنسوب إلى الممدود المنصرف كما يقال في النسب إلى سماء وحرباء سمائي وحربائي.

<sup>(</sup>۲) السابق صـــ ۱۱۸. وما ذكره ابن مكي هو المشهور في لغة العرب؛ إذ يبنى الثلاثي المعتل للمجهول بكسر الفاء مع قلب الألف ياءً، أو بضم الفاء وقلب الألف واوًا، أو بالإشمام في الفاء. (والإشمام: هو الإتيان بحركة الفاء بين الضم والكسر). ينظر: المنصف صـــ ۲۵۳ وما بعدها، وأوضح المسالك ۲/ ۵۰۱ وما بعدها. إلا أن من العلماء من روى عن العرب قولهم: أبيع، وأدير

وعَنِيْتُ فِي حاجته أعنى. والصواب: عُنِيْتُ بضم العين. فأما عَنِيْتُ أعني فمعناه: تعبت ونصبت: وأما عنا يعنو فمعناه خضع، وهو من العنوة، ومنه قول الله - وَعَلَلُ -: ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ لِلْحَيِّ ٱلْقَيُّومِ ﴾ (١)...". (٢) ف (عني) من الأفعال التي لازمت البناء للمجهول في أصل اللغة عنده؛ لذا عد بحيء الفعل للمعلوم في لسان أهل صقلية من قبيل الخطأ؛ لأنه خالف أصول كلامهم. (٣) ويقولون: أَتْخَمَ الرجل، أذا أضر به الشبع. والصواب: أَتْخِمَ، فهو متخم، على ما لم يسم فاعله ... ويقولون: تَفَتَرَ عن برد. والأفصح الأشهر: تُفتَر، على ما لم يسم فاعله، ويقال: فر، وافتر، وقال عمر بن أبي ربيعة:

يرف إذا تفتر عنه كأنه ... حصى برد أو أقحوان منور هكذا الرواية: تُفتر، بضم أوله. وكذلك يقولون: شُلت يده، وينشد كثير منهم:

وكنت كذي رجلين رجل صحيحة ورجل رمي فيها الزمان فشُلّت

به، فجعلوا (فعل وأفعل) أي: (باع، وأباع) بمعنى واحد كالجواليقي في "ما جاء على فعلت وأفعلت بمعنى واحد\_ صــ ۲۷، ۳۹، والسيوطي حيث قال: "وقد ذكر ثعلب أن أدير لغة فأصاب في ذلك ... والأصل في هذا قد دُرْت وهو الفعل اللازم ثم يُنقل إما بالباء وإما بالألف فيقال: قد دير بي أو أدَرْت فهذا القياس. ثم جيء بالباء مع الألف فقيل: قد أُدِير بي". المزهر ٣٠٤/١.

<sup>(</sup>١) سورة طه من الآية (١١١).

<sup>(</sup>٢) تثقيف اللسان صــ ١١٣.

والصواب: شلت، بفتح الشين". (1) وتقول العامة: ما روي مثل فلان قط. وتقول الخاصة: ما أري مثله. والصواب: ما رئي، بتقدم الراء على الهمزة، وتحريك الياء بالفتح؛ لأن المراد: ما رأى أحد مثله، فحذف الفاعل وأقيم المفعول به مقامه ". (٢)

ومن خطئهم في ضبط عين الفعل، ألهم قد غيروا حركة عينه في الماضي تارة وفي المضارع تارة ثانية، ومن ثمّ خرجوا به عن ميزانه الصرفي الصحيح إلى ميزان غير الذي وضع له في اللغة، ومن ذلك ألهم يقولون: وجمت من كلامه، ونقهت من المرض، وعَمدت إلى الشيء، وعجزت، وشخصت، وحرصت. والصواب: وحَمت، ونقهت، وعمدت، وعجزت، وشخصت وحرصت، بالفتح. ويقولون: نجب الغلام، والصواب: نجُب، بالضم، نجابة". (٣)

ويقولون: يحرث، ويهرب. والصواب: يحرث، ويهرب، بالضم. ويقولون: كبر المولود يكبر، والصواب: يكبر، بفتح الباء، يقال: كبر الأمر يكبر، وكبر الإنسان وغيره يكبر، ويقولون: غرس يغرس، وخنق يخنق. والصواب: يغرس، ويخنق. ويقولون: فرش يفرش، وحلب يحلب، ومزج الشراب يمزج، وحدم يخدم، وخلب يخلب، وإذا لم تغلب فاخلب. والصواب: يفرش، ويجلب، ويمزج، ويخدم، ويخلب، وإذا لم تغلب فاخلب

<sup>(</sup>١) تثقيف اللسان صـ ١١٥، ١١٦.

<sup>(</sup>٢) السابق صد ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) السابق صـ ١١٢.

بالضم". (١) فغيروا باب المضارع الذي يجب أن يكون عليه في أصل اللغة، وهو ما يسمى بتركب اللغات عند ابن حني وغيره من القدامي (٢)، وبتداخل اللغات عند المحدثين.

ومما غيروه من الأفعال بالزياد بحيء الفعل مزيدًا على (أفعل) ولا يستعمل في الأصل إلا بحردًا على (فعل): "يقولون: أوهبتك كذا، وأحرمتك كذا، والصواب: وهبت، وحرمت، بغير ألف. ويقول: أنحسه الله. والصواب: فحلت الفرس وغيره. والصواب: فحلت.... ويقولون: أفاطني فعلك، يغيظني. والصواب: غاظني، يغيظني، قال الله تعالى: همَلْ يُذْهبَنَ كَيْدُهُ مَا يَغيظُ (٣) وكذلك: أرعبني كذا. والصواب: رعبني، فأنا مرعوب. ويقولون: أعبت على فلان فعله. والصواب: عبت، على مثال: بعت". (٤)

ومما غيروه بالنقص في الأفعال: بحيء الفعل بحردًا على (فعل) وهو في الأصل مزيد على (أفعل) لا غير ومنه قولهم: "عرس الرجل بامرأته. والصواب: أعرس. فأما عرس فمعناه: نزل بالليل. (٥) و "يقولون: شلت

<sup>(</sup>١) السابق صــ ١١١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الخصائص ١/ ٣٧٦، والمزهر ١/ ٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج من الآية (١٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ١١٧: ١١٩.

<sup>(</sup>٥) تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ١٥٨. قال الجوهري: "وقد أَعْرَسَ فلان، أي اتَّخذ عُرْسًا. وأُعُرُسَ بأهله، إذا بني بما، وكذلك إذا غَشيَها. ولا تقل عرس. والعامة تقوله. قال الراجز يصف حمارا: يعرس أبكارا بما وعنسا \* أكرم عرس باءة إذ أعرسا \* وعرست البعير أعرسه بالضم عَرْسًا،

الحجر وغيره. والصواب: أشلته، وشلت به، وكذلك يقال في الدابة أشالت ذنبها، وشالت به. ويقولون: رميت العدل، وركبت فرسًا فرماني. والصواب: أرميت العدل، أرماني الفرس. ويقولون: دل، ومن أمتالهم: أدل فأمل. ويقولون: عقت الدابة، والصواب: أعقت، ولكن لا يقال لها: معق، وإنما يقال لها: عقوق.....". (1)

### ٣. الأخطاء النحوية:

لم يفرد ابن مكي للأخطاء النحوية في كلام أهل صقلية أبوابًا مستقلة على غير عادته في الأخطاء الصوتية والصرفية والدلالية، ولعل ذلك راجع إلى قلة هذه الأخطاء في لسان أهل صقلية؛ لألها لو كثرت لتحولت العربية إلى لغة أخرى، فالنظام النحوي أكثر الأنظمة ثباتًا واستقرارًا قياسا على غيره من أنواع الخطأ الأخرى، وكذا كان الأمر نفسه في كتب اللحن.

وهذا النوع من الأخطاء يقع في بنية الجمل وتركيبها، كأخطاء التقديم والتأخير، والحذف، والإعراب، وغيرها من الأخطاء التي تخالف البنية النمطية وغير النمطية — وفق ما اشترطه النحاة – ويصف أحد الباحثين بعض هذه الأخطاء بالخطأ الخفي؛ لأنه أشد الأخطاء فتكًا باللغة، وترد على ألسنة وفي مؤلفات من هو على علم بالعربية، فقل من يسلم منها (٢) فتتسرب إلى

أي شددت عنقه إلى ذراعه وهو باركٌ... والتَعريسُ: نزولُ القوم في السفر من آخر الليل، يَقُعون فيه وقعةً للاستراحة ثم يرتحلون. وأَعْرَسُوا لغةٌ فيه قليلة. الصحاح ع ر س ٣/ ٩٤٨"

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ١٢٠ - ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) المعيار في التخطئة والتصويب – د/ عبد الفتاح سليم صـــ ١١.

تراكيب اللغة دون أن يدركها المتكلم أو الكاتب. وقد وحدت بعض هذه الأخطاء النحوية القليلة في كلام أهل صقلية عامتهم وخاصتهم ومنها ما يلى:

أ. الخطأ في استعمال ألفاظ العدد يقول ابن مكي: "ومما العامة فيه على الصواب والخاصة على الخطأ أن الخاصة يقولون: "ثلاث شهور، وخمس شهور، وما أشبه ذلك، من العدد الذي دون العشرة، وذلك غلط .... وكذلك يقولون: أربع أيام، وخمس أيام، ونحو ذلك. والصواب: أربعة أيام، وخمسة أيام، بإثبات علامة التأنيث، كما تقول العامة".(١) و"يقولون: على أن النقد المعجل من ذلك مائتان رباعيًا. والصواب: مائتا رباعي بالتشديد والتنوين، على الإضافة.(١) و "يقولون: ولهذه الدار حدود أربع. والصواب: أربعة الأول بحذف أربعة الأول بحذف والتنوين من ربيع يجعلونه على الإضافة. والصواب: في ربيع الأول ودخل ربيع الأول وربيع الآخر على النعت. وكذلك يقولون: في جمادى الأول. والصواب: همادى الأول. والصواب: همادى الأول والسواب على وزن حبارى إلا أنما تكتب بالياء والفها للتأنيث. وليس في الشهور مؤنث سوى جمادى ولذلك كان نعتها وأنها لقتل جمادى الأولى وجمادى الآخرة ولا يجوز الأول ولا الآخر. (١) مؤنثا. فقيل جمادى الأولى وجمادى الآخرة ولا يجوز الأول ولا الآخر. (١)

<sup>(</sup>١) تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) السابق صـ ٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) السابق صــ ٢٢٠، ٢٢١. و لم يوافقه على ذلك ابن هشام اللخمي الذي أثبت أن حذف التنوين في ربيع الأول كثير في كلام العرب حتى كأنه لكثرته يكون أصلا مطردا يقاس عليه. ينظر (المدخل إلى تقويم اللسان صــ ١٣٤، ١٣٥).

ويقولون: "وكان ذلك في العشر الأوّل، وفي العشر الأوسط. والصواب: الأولى والوسطى والأُوَل والوُسَط إن شئت".(١)

ب. الفصل بين المضاف والمضاف إليه بما لا يجوز به الفصل بينهما. "يقولون: أقرت فلانة امرأة كان فلان المتوفي عنها. فيجمعون بين العي واللحن .... وأما اللحن فلأنهم حالوا بـ كان بين المضاف والمضاف إليه، وإنما تدخل كان في مثل هذه المواضع في ضرورة الشعر، لإقامة الوزن، كما قال الشاعر:

سراة بين أبي بكر تساموا على كان المسومة الجياد (٢) ج. تشديد ياء المنادى المعتل الآخر بالياء: "يقولون – (أي أهل الحديث) – في قول أبي جهل لابن مسعود – شي –: يا رويعي الغنم بتشديد الياء. والصواب: تخفيفها، ولولا النصب بالنداء المضاف لما سمع النطق بالياء؛ لأنه كقولك: قاضي المدينة، وتسقط هذه الياء في التنكير من اللفظ والخط جميعًا، فتقول في الرفع والخفض: رويع، كما تقول قاض". (٣)

د. استعمال صيغة التصغير بدلا من اسم التفضيل للمبالغة: "يقولون: خرج فلان قبيل، يريدون المبالغة في البعد، وليس كذلك. إنما هو أقرب من قبل؛ لأنه تصغيره، فإذا قلت: حاء زيد قبيل الصبح، فهو أقرب إلى الصبح

<sup>(</sup>١) تثقيف اللسان وتلقيح الجنان ٢٢٠، ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) السابق صـ ٢١٩.

 <sup>(</sup>٣) السابق صـــ ٢٠٨. ووافقه في ذلك ابن منظور في لسان العرب مادة ذم ر ١٤/ ٣١١، وأبو
 حامد عز الدين بن أبي الحديد في شرح لهج البلاغة ١٤٢ / ١٤٢.

من قولك: جاء قبل الصبح". (١)

و. استعمال المفرد في المثنى وعكسه: "يقولون: عندي زوج من البقر، يعنون اثنين، وليس كذلك. إنما الزوج واحد، ولا يقال للاثنين من شيء من الأشياء: زوج، إذا كان أحدهما لا يستغني عن صاحبه. وإنما يقال لهما زوجان. والزوجان والفردان سواء، تقول: أخذت زوجي نعال وزوجي خفاف، تريد اثنين. وكذلك الحمام، ومن كل شيء لا يقال للاثنين زوج، وإذا قلت: فلان يحرث بزوجين من البقر، فهما اثنان من البقر. وكذلك لا يقال: قطعت بالمقص والجلم. وإنما يقال: بالمقصين والجلمين". (٢)

و. استعمال اسم الموصول في موضع "إذ" يقولون: "الحمد لله الذي كان كذا وكذا. والصواب: الحمد لله إذ كان كذا وكذا". (٣)

<sup>(</sup>١) تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ١٦٦.

 <sup>(</sup>٢) السابق نفسه. وبعض ما خطأه هنا ليس بخطأ لوروده في كلام العرب الفصيح كالمقص والجلم.
 ينظر: المعيار في التخطئة والتصويب صـــ ١٢.

<sup>(</sup>٣) السابق صــ ٧٥١. ووافق في ذلك ابن السكيت حيث قال": " ولا تقل الحمد لله الذي كان كذا وكذا، حتى تقول: به، أو منه، أو بأمره، أو بصنعه". إصلاح المنطق صــ ٢١٨، فيحذفون الضَّمير الْعَائد إلى اسْم الله تَعَالَى الَّذي به يتم الْكَلَام، وتنعقد الْحُمْلة، وتنتظم الْفَائدة، والصُّواب أن يُقال: الْحَمد لله الله يكان كذا وكذا وكذا وكذا وكذا وكذا المنطقه أو بعونه يُقال: الْحَمد لله الله يكان كذا وكذا وكذا بلطفه أو بعونه أو من فضله، وما أشبه ذلك، ممّا يتم الكلام المبتور، ويربط الصَّلة بالموصول. ينظر: درة الغواص في أوهام الخواص صــ ٥٩١. فوجه الخطأ هنا أن صلة الموصول الية من الضمير الذي يربطها بالموصول الواقع صفة للفظ الحلالة. وأجاز بعض النحاة حذف الرابط المجرور إذا تعين المحذوف ولم يوقع في لبس، تطبيقًا للقاعدة العامة التي تنص: على أن ما لا ضرر في حذفه لا حير في ذكره، ومنه قوله تعالى: (ذَلكَ الَّذي يُبَشَّرُ اللَّهُ عَبَادَهُ) الشورى/٢٣، أي: به. وقد حكم الشهاب الخفاحي

ز. وضعهم المظهر موضع المضمر: يقولون: "والله الذي لا إله إلا الله. والصواب: والله الذي لا إله إلا هو؛ لأنك إذا لم تأت بقولك هو لم يكن في الكلام راجع إلى الذي". (١)

#### ٤. الأحطاء الدلالية:

ويعنى بها الأخطاء التي تنحرف بالألفاظ عن دلالاتما الموضوعة لها في اللغة، أو وضعها في سياق غير ملائم لا يبرز معناها. وقد رصد علماء العربية القدامي هذه الأخطاء الدلالية في مصنفاقم، بل كانت هي الغالبة فيها، ومن هؤلاء ابن مكي حيث عقد لهذه الظاهرة ثلاثة أبواب في كتابه هي الباب الخامس والعشرون "باب ما وضعوه غير موضعه" وهو في تغير الدلالة وانتقالها، والباب السادس والعشرون "باب ما جاء لشيئين أو لأشياء فقصروه على واحد" وهو لتخصيص الدلالة، والباب السابع والعشرون "باب ما جاء لواحد فأدخلوا معه غيره" وهو لتعميم الدلالة. وعلى هذا نجد أن تغير الدلالة عند الصقلين كان تارة بتعميم الدلالة، وتارة ثانية بتخصيص الدلالة، وتارة ثانية بتخصيص الدلالة، وتارة ثالثة بانتقال الدلالة إلى شيء مخالف تمامًا.

فمما غيروا - (العامة) - دلالته بالتعميم وهو في لهجتهم أكثر ورودًا من تخصيص الدلالة عندهم: "اللبن، يجعلونه لبنات آدم كالبهائم، ثم يقولون: تداويت بلبن النساء، وشبع الصبي بلبن أمه. وذلك غلط. إنما يقال: لبن الشاة

بصواب الأسلوب المرفوض، على أساس أن حذف العائد هنا للعلم به. ينظر: معجم الصواب اللغوي صــــ ١١٦٩.

<sup>(</sup>١) تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ١٥٧.

ولبان المرأة. قال الشاعر:

أخي أرضعتني أمه بلبانها

ومن ذلك: الناب من الإبل. يكون عندهم للذكر والأنثى. وليس كذلك. إنما الناب: الأنثى المسنة من الإبل خاصة. ومن ذلك: الأتراب، يكون عندهم للذكور والإناث. وليس كذلك. إنما الأتراب الإناث خاصة، لا يقال: زيد ترب عمرو، وإنما يقال: زيد قرن عمرو ولدته ولا يقال: قرنه بكسر القاف، إلا في الحرب وهند ترب دعد. هذا قول أكثر العلماء. وقال بعضهم: أكثر ما يستعمل للإناث، وقد يكون للذكور. والقول الأول أشهر. ومن ذلك قولهم: لولا أن الله قيضك لي لهلكت. وذلك غلط إنما التقييض لا يكون إلا في الشر خاصة. وكذلك الهوى، يستعملونه في الخير والشر، فيقولون: أنا أهوى قراءة القرآن، وأهوى بحالسة العلماء، ونحو ذلك. والهوى لا يستعمل إلا في الشر، هذا قول أكثر أهل العلم، ويحتجون بقول الله – كلك في الشر، هذا قول أكثر أهل العلم، ويحتجون بقول الله – كلك في الشر، هذا قول أكثر أهل العلم، ويحتجون بقول الله – ومن ذلك: الاستحمام، يكون عندهم بالماء الحار والبارد. وليس كذلك. إنما الاستحمام بالحار خاصة، فأما بالبارد فهو الابتراد والاقترار، والماء الحار يسمى الحميم". (٢)

<sup>(</sup>١) سورة النازعات الآية (٤٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تَثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ١٧٦، ١٧٧. وما ذكره في اللبن فيه نظر؛ قال اللّبت: اللّبن خلاص الجَسد، ومُستُخلصه من بَين الفَرْث والدَّم، وَهُوَ كالعرق يَحرِي في العُروق. وَإِذا أَرَادوا طَائِفَة قَليلَة من اللّبن، قَالُوا: لَبَنَة. وَجَاء في الحَديث: (إنَّ حَديْجَة بَكت، فَقَالَ لَهَا النبيّ صلى الله عَلَيْهِ وَسلم مَا يُبكيك؟ فَقَالَت: دَرَّت لَبنة الْقَاسِم، فَذكر تُهُ. فَقَالَ لَهَا: أما تَرْضَين أن تَكْفُله

ومما غيروا دلالته من الألفاظ بالتخصيص: "يقولون لضرب من سباع الطير: صقر. والصقر: كل ما يصيد من سباع الطير. قال العجاج: تقضى البازي من الصقور

وقد زعم قوم أن كل ما يصيد يقال له صقر، إلا النسر والعقاب. ويقولون للآس خاصة: ريحان. والريحان: كل نبت طيب الريح. وكذلك الأرجوان لا يعرفونه إلا الصوف الأحمر. وليس كذلك، بل كل أحمر أرجوان صوفًا كان أو غيره. وكذلك العجم لا يكون عندهم إلا السودان خاصة. وليس كذلك، بل العجم: الروم والفرس والبربر، وجميع الناس سوى العرب.... ومن ذلك الغنم، لا يعرفونها إلا الضأن خاصة دون المعز، وليس كذلك. إنما الغنم اسم للضأن والمعز جميعًا. وكذلك الشاة، إنما هي عندهم الأنثى من الضأن، وليس كذلك، بل الشاة تقع على الذكر والأنثى من الغنم، ضائها ومعزها، وعلى الذكر والأنثى من الغنم، ضائها ومعزها، وعلى الذكر والأنثى من بقر الوحش. قال الأعشى:

وكان انطلاق الشاة من حيث خيما

وكذلك النعجة، لا يعرفونها إلا الضائنة خاصة والنعجة تقع على الضائنة وعلى البقرة الوحشية. وكذلك الفرس، لا يعرفونه إلا الذكر من الخيل والفرس يقع على الذكر والأنثى...". (١)

سارَّة فِي الْجَنَّة؟ قَالَت: لَودِدْتُ أَنِّي علمتُ ذَلِك؟ فَغَضِب النِيِّ صلى الله عَلَيْه وَسلم ومَدَّ إصَّبعه فَقَالَ: إِن شئت دَعَوْت الله أَن يُريك ذَاك. فَقَالَت: بلَى أَصَدَّق الله ورسولَه). هَذيب اللغة (ل ن ب) فاللفظ يشمل الاثنين معا البهائم والنساء.

<sup>(</sup>١) ينظر: تتقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ١٧٠ – ١٧٥بتصرف.

ومما غيروا دلالته من الألفاظ بانتقال الدلالة إلى شيء مخالف تمامًا لما قبله فلا هو أخص منه ولا هو أعم وهو أغنى الأنواع الثلاثة بالأمثلة والنماذج التي ذكرها في لهجة الصقليين أنهم: "يقولون: للكلأ الأخضر: حشيش. وليس كذلك. إنما الحشيش: اليابس. فأما الأخضر فيسمى: الرطب والخلي. ويقولون للحشيش اليابس: عسب، وليس كذلك، إنما العشب: الأخضر من المرعى. ويقولون: هاج الزرع، إذا غلظ وحشن، لا يعرفون فيه غير ذلك. وإنما هاج: تصوح وحف، قال الله – تعالى:﴿ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَبُهُ مُصْفَرًّا ﴾ (١) ويقولون: فلان، يحوقل في أشغاله. يعنون أنه يتلبث ويتشاغل بغير ما هو فيه. وليس كذلك. إنما الحوقلة: سرعة المشيى. ويقولون: أكلنا طعاما فوجدنا له البنة، أي طيب مذاق. وذلك غلط. إنما البنة: الرائحة... ويقولون للفرس القليل اللحم، المضطرب الخلق: ملواح، وليس كذلك. إنما الملواح: السريع العطش. ويسمون عتاق الخيل العربية وغيرها: البراذين. وذلك غلط. إنما البراذين عند العرب: التي تسميها الناس الزوامل. وعندي أن أصل قولهم: فلان يبرذن، إنما هو لسفره بالبراذين. ويقولون للتيس: عبر. وليس كذلك. إنما العتر: الأنثى من المعز خاصة. والذكر: تيس، ويكون التيس من المعز والظباء والضأن. هذا قول أبي حاتم السجستاني وغيره.... ومن ذلك: الخرطوم، يذهبون إلى أنه الفم. وليس كذلك. إنما الخرطوم: الأنف... ومن ذلك: الأوباش من الناس، هم عندهم: السفلة. وليس كذلك، إنما الأوباش والأوشاب: الأخلاط من الناس من قبائل شتى وإن كانوا رؤساء وأفاضل،

(١) سورة الزمر من الآية (٢١).

وفي الحديث: قد وبشت قريش أوباشا أي جمعت جموعًا.... ويقولون: للفرس السريع الحسن المشي: حادر، وللمرأة الحسناء: حادرة. والحدارة إنما هي الغلظ، يقال: فرس حادر، أي غليظ، وإنما سمى الأسد حيدرة، لشدته وغلظه...". (1)

ومن أخطائهم الدلالية أيضًا أنهم يستعملون اللفظ في معين لفظ آخر ويرادفون بين اللفظين وهما في الأصل يفترقان إذ يستعمل كل منهما في موضع لا يستعمل فيه الآخر ومن ذلك: "ومن ذلك: الهارب والآبق، لا يفرقون بينهما. وليس يسمى آبقا إلا إذا كان ذهابه من غير حوف ولا إتعاب عمل، وإلا فهو هارب. ومن ذلك: الجنب والجانب، لا يفرق كثير من الناس بينهما. والجنب للحيوان. والجانب: ناحية كل شيء. وليس لشيء من الحيوان غير جنبين، وله جوانب كثيرة؛ لأن كل ناحية من نواحيه جانب، والجنب أحد جوانبه، فكل جنب جانب، وليس كل جانب جنبًا، تقول: نزلنا بجانبي الوادي، ولا تقول: بجنبيه، إلا على المجاز. ومن ذلك: نعم وبلي، لا يفرقون بينهما. والصواب: إذا كان السؤال موجبًا: أن يكون جوابه، بنعم، كقولك: أخرج زيد؟ أركب أخوك؟ هل قدم أبوك؟ فالجواب: نعم. الله قال ولا يجوز ها هنا: بلي. تعالى: ﴿ فَهَلَ وَجَدتُهُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُو حَقًّا ۖ قَالُواْ نَعَهُ ﴾ (٢) وإذا كان السؤال غير موجب كان الجواب ببلي، ولا يجوز ها هنا نعم. قال الله

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ١٦٠ - ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف من الآية (٤٤).

تعالى: ﴿ أَلَسَتُ بِرَبِّكُو ۗ قَالُواْ بَكَى ﴾ (١). ومن ذلك: المنكب والمرفق، لا يفرقون بينهما. والمرفق: رأس الغراع الذي يلي العضد. والمنكب: رأس العضد الذي يلى الكتف...". (٢)

## ٥. الأخطاء الجزئية:

وهي الأخطاء التي تصيب عنصراً واحداً من عناصر مكونات الجملة، ولا تتسبب عادة في إعاقة الاتصال بصورة واضحة، ولأنحا قاصرة على جزء واحد فإنحا تسمى أخطاء جزئية أو محلية. (٣) ولا تحدث أثراً كبيراً في الكلام، ومنها أخطاء الإبدال، وتصريف الأسماء والأفعال، وتناوب علامات التأنيث، وغيرها من الأخطاء التي لا تؤثر على عملية الاتصال، ولا تَحُول وفهم دلالة التراكيب أو الألفاظ. وقد ذكرنا فيما سبق كثيراً من هذه النماذج لا سيما في الأخطاء الصوتية والصرفية بما يغني عن إعادتما هنا مثل الإبدال بين الحروف، والإبدال بين الحركات، والنسب، والتصغير، وإحلال علامات التأنيث بعضها محل بعض، ومنها على سبيل المثال و لم يرد من قبل قوله: "تقول العامة: نعناع، وتقول الخاصة: نعنع، والصواب: نعنع، على وزن جلحل، وأما النعناع فهو الرجل الطويل". (٤) فاستخدام العوام اللفظ بفتح النونين لم يغير من دلالته، و لم يعق المتلقي من فهم مقصد المتكلم.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف من الآية (١٧٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ١٦٢ - ١٦٧.

<sup>(</sup>٣) أسس تعلم اللغة وتعليمها صـــ ٧٤٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ١٩٥.

#### ٦. الأخطاء الكلية:

يُقصد بها الأخطاء التي تعيق الاتصال، وتؤثر على التنظيم الكلي للكلام، ولها أثر على فهم مضمون الرسالة اللغوية (١)، فلا تصل صحيحة إلى المتلقي، ومن ثمّ ينعدم الاتصال بين أطراف العملية الكلامية، وتغيب الدلالة الصحيحة عن الألفاظ والتراكيب، فيصعب على المتلقي الوقوف عليها؛ لذا دعت الدراسات الحديثة إلى العناية بهذا النوع من الأخطاء، وضرورة علاجها وسرعة تصويبها؛ لأن الغاية الحقيقية من اللغة هي تحقيق الفهم والإفهام بين المتكلم والمخاطب فهي أداة التواصل الرئيسة بينهما، بل إن المحدثين من علماء الغرب يعتبرون اللغة الصحيحة هي التي تحقق ذلك، فاللغة السليمة عندهم هي اللغة التي يستعملها الناس فعلا وليست اللغة التي يعتقد بعض النحاة أن يستعملوها. وبهذا قال نورين وسايسي وميدفج وسويت. (٢) ووافقهم في ذلك د/ محمود تيمور وهو أحد الدعاة إلى استعمال العامية محل الفصحي. (٣)

وقد أدرك ابن مكي هذا النوع من الأخطاء لخطورته الشديدة على اللغة وفقهها وأشار إليه في الباب الثاني والأربعين وهو "باب ما تأولوه على غير تأويله" قال: "من ذلك قول الله تعالى:

<sup>(</sup>١) أسس تعلم اللغة وتعليمها صـ ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المعيار في التخطئة والتصويب صـــ ٦.

<sup>(</sup>٣) مشكلات اللغة العربية صــ ٢٨.

﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ ٱلنَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلَّذِينَ أَشْرَكُواً وَلَتَجِدَنَّ وَلَتَجِدَنَّ وَلَتَجِدَنَّ وَلَقَرِيهُم مَّوَدَّةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلَّذِينَ قَالُواْ إِنَّا نَصَلَرَئَ ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ

قِسِيسِينَ وَرُهْبَانَا وَأَنَهُمْ لَا يَسَتَكِيرُونَ ﴾ (١) يتوهمون الآية على العموم، وأن النصارى بخلاف اليهود والذين أشركوا، وأن الله قد مدحهم بأن منهم قسيسين ورهبانا. وليس كذلك إنما عنى الله - ﷺ – النجاشي ومن آمن معه، والدليل على ذلك قوله تعالى:

﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أَنْزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ تَرَى آغَيْنَا هُوْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُواْ مِنَ ٱلْحَقِّ يَعُولُونَ رَبَّنَا ءَامَنَا فَٱصَّبُنَا مَعَ ٱلشَّهِدِينَ ﴾ (٢) ... وقولهم: افحام الصبي من البكاء يعنون أنه اسود من شدة ما بكي حتى صار كلون الفحم. وليس كذلك: إنما يقال بكى الصبي حتى فحم، أي انقطع صوته، فهو من الانقطاع لا من السواد وتقول منه: حادلت فلان فأحمته، أي أسكته وقطعت كلامه. وشاعر مفحم أي منقطع. وقولهم: ضربه فأشواه يعنون أنه أحرقه بالضرب كما يشوي اللحم في النار. وليس كذلك. إنما معناه: أشواه، أصاب شواه، والشوى: أطراف الجسد، كاليدين والرحلين. ومنه قول الله تعالى: ﴿ نَزَاعَةً لِلشَّوىٰ ﴾ (٢) وقيل: الشوى: حلدة الرأس والشوى أيضا: رذال الله ويقال: شوى ما أخطأ دين الإنسان أي هين". (٤) فالخلط بين أصلين أصلين

<sup>(</sup>١) سورة المائدة الآية (٨٢).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة الآية (٨٣).

<sup>(</sup>٣) سورة المعارج الآية (١٦).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ٢٤٦ - ٢٤٨.

من أصول الاشتقاق أدى إلى تقريب معنى أحدهما من الآخر توهمًا؛ ومن ذلك أن معنى قولهم: "ضربه فأشواه" ضربه فأصاب شواه، والشوى: أطراف الجسد كاليدين والرجلين، وقحف الرأس، وظاهر الجلد: واحدته شواة. لكن ابن مكي الصقلي (ت. ٥٠١ هـ) ينقل عن أهل عصره ألهم يعنون بذلك ضربه فأحرقه، كما يشوي اللحم على النار. والسبب في هذا هو تقارب الكلمتين "شوى" بمعنى أحرق، و "شوى" جمع "شواة". وتحدر الإشارة إلى أن اللغوي "بيير غيرو" لاحظ هذا النوع من الجناس الاشتقاقي ودعاه بالاشتقاق الشعبية أو التسمية الشعبية أو التسمية الشعبية أو التسمية الشعبية وفي هذا يقول: "التسمية الشعبية أو الناس الأقل ثقافة، مما يدفع هؤلاء إلى إنساب الكلمة حذورًا ومعلومات مزاحية، والتسمية هذه تبدل قيمة الكلمة كليًا، وتؤدي أحيانًا إلى تغير حقيقي معناها". (١)

ومن هذه الأخطاء ما ورد عنده عرضًا في الأبواب الأخرى كما في قوله: "يقولون: أقرت فلانة امرأة كان فلان المتوفي عنها. فيجمعون بين العي واللحن؛ لأن بقولهم: المتوفى عنها يعلم أن الزوجية قد انقطعت بينهما بالوفاة، وأنها الآن ليست في عصمته، وإنما كانت زوجه في حياته، فلا معنى لزيادة كان إلا العي". (٢) فاستخدم العوام هنا ألفاظًا وتركيب ليس له أصل في

<sup>(</sup>١) ينظر: الوظيفة الدلالية في ضوء مناهج اللسانيات - د/ سامي عوض، وهند عكرمة - بحلة حامعة تشرين للدراسات والبحوث العلمية - سلسلة الأداب والعلوم الإنسانية المحلد (٢٨) العدد (١) ٢٠٠٦م صـــ ٢٢، ٢٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ٢١٩.

العربية، فألَّفوا تركيب صحيح المبنى إلا أنه فاسد المعنى. ومنها غلط قرَّاء القرآن حيث قال: "وسمعت من يخفف العين من قوله تعالى:

﴿ فَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْمِيْتِ مَ ﴾ (١) وتخفيفها لا يجوز؛ لأنه من قوله -تعالى-: ﴿ فَذَا لِنَهُ مَا يَلُونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّ رَعًا ﴾ (٢) يقال: دعه يدعه، إذا رفعه، على وزن: شده يشده ".(٣) ومنها ما جاء في غلط أهل الحديث ويقولون - (أي أهل الحديث) -: لا يشربن أحد منكم قائما، فإن نسي فليستقي بغير همز. والصواب: فليستقيء بالهمز. وليس هو من الاستقاء، وإنما هو يستفعل من القيء". (٤)

ويدخل في هذا النوع من الأخطاء استعمال اللفظ في دلالة ضد دلالته الأصلية، فينعكس المفهوم ويغيب الفهم والأفهام بين المتكلم والسامع. ومما غيروا دلالته فاستعملوه في ضد معناه الذي وضع له في أصل اللغة: "التطفيف، هو عندهم التوفية والزيادة. لا يعرفون فيه غير ذلك، ويقولون: إناء مطفف، أي ملآن، حتى فاض أو كاد. وليس كذلك. وإنما التطفيف: النقصان، يقال: إناء طفان، وهو الذي قارب أن يمتلئ، ويروى عن سلمان أنه قال: الصلاة مكيال، فمن وفي وفي له، ومن طفف فقد علمتم ما قال الله في المطففين وفي الأحبار: ترك المكافأة على الهدية من التطفيف ... ويقولون للبئر المطوية لماء

<sup>(</sup>١) سورة الماعون الآية (٢)

<sup>(</sup>٢) سورة الطور الآية (١٣).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ٢٠٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صـ ٢١١.

المطر: جب، قال أبو عبيد: الجب: البئر التي لم تطو ... ويقولون: اختفي زيد مني، بمعنى: استتر. وليس كذلك. إنما المختفى: الظاهر. فأما المستتر فهو المستخفى، يقال: استخفى إذا استتر، واحتفى إذا ظهر، ومنه قيل للنباش: مختف... ومن ذلك قولهم للبوادي: قرى، وخرجنا إلى القرية، إذا خرجوا إلى البادية. وليس كذلك. إنما القرية: المدينة، قال الله –عز و حل: ﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِّلَ هَاذَا ٱلْقُرْوَانُ عَلَىٰ رَجُلِ مِّنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ (١) قيل: أراد مكة والطائف. وقال: ﴿ لِتُنذرَ أُمَّ ٱلْقُرِي وَمَنْ حَوْلَهَا ﴾ (٢) قال قتادة: كنا نحدث أنها مكة؛ لأن الأرض منها رجبت وقيل: إنما سميت أم القرى لأنها تقصد من كل قرية". (٣) ومنها خطأ أهل الفقه قال: "أكثرهم لا يفرق بين: يجب وينبغي ويجوز. والصواب: ألا توضع لفظة منهن موضع الأخرى؛ لأن يجب إنما تكون في الفرائض، وينبغي في الندب، ويجوز في الإباحة.... ولا يفرقون بين يَجزيك ويُجزي عنك، بل يضمون أوائلهما، ويتركون الهمز فيهما جميعا. والصواب: أنك إذا أتيت بعن فتحت أول الفعل المستقبل و لم تحمز، فقلت: يُجزي عنك كما جزي عن غيرك، وإذا لم تأت بعن ضممت أوله في المستقبل وهمزت آخره، والماضي تدخل الهمزة في أوله وفي آخره، فيقول: أجزأك فعلك، أي كفاك. وقراءة فاتحة الكتاب وحدها تَجزى عنك و لا يُجزئك أن تقرأ غيرها وتدعها". (٤)

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف من الآية (٣١).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام من الآية (٩٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ١٦٧ - ١٦٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صـ ٢١٣.

#### ٧. الأخطاء الأسلوبية:

توفر اللغة مجموعة من الإمكانات والبدائل اللغوية التي يستغلها المتكلم في إنتاج النص أو الرسالة، فينتقي منها ويؤلف بينها، سواء وفق الاستعمال النمطي المثالي أو غير النمطي، وفي كلتا الحالتين لا يخرج عن صحيح اللغة. وبذلك فإن الأسلوب هو: "اختيار أو انتقاء يقوم به المنشئ لسمات لغوية معينة بغرض التعبير عن موقف معين". (١) لذلك فالمعني أو الرسالة التي يتضمنها النص أو الخطاب "هو تفاعل دلالات المفردات والجمل في بنيتها العميقة لإنتاج المعني الكلي للنص". (٢) وعلى هذا يعني بالأخطاء الأسلوبية: "الأخطاء التي تتناول وضع الكلمات في سياق غير صحيح، أو أن تستعمل الكلمة في الجملة بشكل خاطئ. (٢)

فالأخطاء الأسلوبية تكمن — إذن - في عدم قدرة المتكلم على الانتقاء من الإمكانات اللغوية التي توفرها له لغته للتعبير بها عن مراده، حتى ولو نظمها على صورة تتفق مع النظام النحوي للغة، فيضع الكلمات في سياق غير صحيح، أو أن يستعملها بشكل خاطئ. وتتمثل خطورة الأخطاء الأسلوبية في أنحا تؤدي إلى نتائج دلالية فاسدة أو غير صحيحة لا تتوافق مع الغاية الدلالية للمتكلم، ويغيب التناسق والتماسك بين العناصر المؤلفة

<sup>(</sup>١) الأسلوب دراسة لغوية إحصائية - د/ سعد مصلوح صـ٣٧.

<sup>(</sup>٢) تحليل الخطاب وتعليم مفردات العربية للناطقين بغيرها — د/ وليد العناتي صـــ ٩٤.

<sup>(</sup>٣) الجاحظ رائد علم اللغة التطبيقي في التراث العربي صـــ ٤١٤.

للأسلوب، مما يعيق التواصل مع المتلقي. و"يؤدي في العادة إلى رد فعل عكسي لدى المتلقي، ويحول بين المنشئ وبلوغ ما يريد إحداثه من أثر".(١) ومن ذلك قول العوام: "ويقولون: الإمارة بيننا. والصواب: أمارة، في وزن علامة ومعناها. قول الشاعر:

إذا طلعت شمس النهار فإلها أمارة تسليمي عليك فسلمي (٢) فهم أرادوا دلالة العلامة والسمة المميزة، لكنهم انتقوا لفظًا أدى دلالة الولاية والحكم. ومنها: قول عوام صقلية: "ما نال لك أن تفعل كذا. والصواب: ما أنال لك، رباعي، وما أن لك، وما أن لك. كله بمعني ما حان لك، وهذه حاء القرآن، قال الله تعالى: فيأن لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكِرِاللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ المُقِيّ ﴾ (٣) ..... في منها أيضًا قول الإنسان منهم: "ماشك، إذا سئل عن شيء لا يستيقنه، يريد ما أشك، فيغلط في اللفظ والمعنى؛ لأن قوله: ماشك معناه: أوقن، وليس يريد أوقن بقوله: "لأن ما يريد أوقن بقوله: "لأن ما نافية لشكه، وهو يشك، فناقض الواقع". (٦) فإلهم أرادوا الشك في الأمر، ولكنهم اختاروا ما نفي مرادهم. ومنها قولهم: "فلان ما يجري ولا يمري،

<sup>(</sup>١) الأسلوب دراسة لغوية إحصائية صـ ٣٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ٩٩ - ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الحديد من الآية (١٦).

<sup>(</sup>٤) تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ١٨١.

<sup>(</sup>٥) السابق صــ ١٨٣.

<sup>(</sup>٦) تصحيح التصحيف - صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي صــ ١٠٩.

والصواب: ما يجلي ولا يمرء". (١) ويقولون: "خرجت من عنده يوم كذا، فلما كان كالغد أتيته. ومنهم من يقول: لكالغد وأقربهم إلى الصواب من يقول: من الغد. والصواب: فلما كان غد أو الغد، وقد وقع في الموطأ، من لفظ أبي إدريس الخولاني: فلما كان من الغد هجرت، ووقع في البخاري من كلام أبي بكر الصديق - ﴿ في حديث هجرته مع النبي - ﴿ قال: أسرينا ليلتنا من الغد، حتى قام قائم الظهيرة". (٢) ويقولون أيضًا: "فلان قرن فلان، إذا كان على سنه. والصواب: قرنه، بفتح القاف، فأما قرنه، بكسر القاف، فهو كفؤه". (٣)

## ٨. الأخطاء الإملائية (الكتابية):

ويقصد بها: الأخطاء التي تكون في كتابة الكلمة بشكل غير صحيح أو مضبوط. كزيادة حرف، أو حذفه، أو إبداله، أو وضعه في غير موضعه من الكلمة، أو إهمال همزة القطع، أو إثبات همزة القطع مكان ألف الوصل، أو مخالفة قواعد كتابة الهمزة المتطرفة أو المتوسطة بطريقة صحيحة، وصعوبة التمييز بين التاء المفتوحة والمربوطة، وصعوبة معرفة علامات الترقيم ومواضع استخدامها، وكتابة التنوين نونا. وغيرها. وقد عالجها ابن مكي الصقلي في باب مستقل وهو الباب الثالث والأربعون "باب الهجاء" وفي هذا الباب جاء حديثه عامًا عن قواعد الرسم في الكتابة العربية التي يجب على الكتاب

<sup>(</sup>١) تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) السابق صــ ٨٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صــ ٩٨.

مراعاتما واتباعها فبين ما يجوز في كتابة الحروف وما لا يجوز فيها وما هو حسن وما هو أحسن، ونادرا ما يشير إلى أخطاء الكتاب فيها بصفة عامة وفي صقلية خاصة، ولعل من جاء بعده كان أدق منه في عرضه لأخطاء الكتاب وتصويبها. (١) ومن هذه الأخطاء التي أشار إليها ابن مكي قوله: "يكتب أكثر الخاصة - (ولعله يقصد خاصة صقلية) -: "قال ابن عمر، وقال ابن القاسم، وقال ابن وهب، وأشباه ذلك، بغير ألف، ويرون ألهم قد امتازوا بذلك عن العامة. والصواب: ألا تكتب ابن إلا بالألف، إلا إذا وقع بين اسمين علمين وكان وصفًا لا خبرًا. كقولك: عبد الله بن عمر، وعبد الرحمن بن القاسم، وعبد الله بن وهب، ومالك بن أنس، ونحو ذلك، فإنه يكتب بغير ألف. وكذلك إذا وقع بين علم وكنية كالاسم فالأجود أن يحذف ألفه نحو: قال معاوية بن أبي سفيان، وأبو عمرو بن العلاء. وكذلك إذا نسبته إلى لقب قد غلب على أبيه، أو صناعة مشهورة قد عرف بها، كقولك: زيد بن القاضي، وبكر بن الأمير، فإنك تحذف منه الألف أيضا. فأما إذا كان خبرا كقولك: زيد ابن عمرو، فلابد من إثبات الألف. وفي المصحف ﴿ وَقَالَتِ ٱلْمَتِهُودُ عُنَيْرٌ ٱبْنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَرَى ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ أللَّه ﴾ (٢) بالألف جميعًا. وكذلك إذا كان مثين تثبت الألف وإن كان وصفًا،

<sup>(</sup>١) حيث اهتم القاسم بن علي بن محمد الحريري (ت ٥١٦ ه) بذكر بعض الأخطاء الإملائية التي يقع فيها بعض الخاصة في الكتابة وعمل على تصحيحها وتقويمها في كتابه "درة الغواص في أوهام الخواص صــــ ٢٤٥ – ٢٥٢ بتصرف".

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة من الأية (٣٠).

كقولك قال عبد الله وزيد ابنا محمد. وكذلك إذا نسبته إلى جده، كقولك: قال محمد ابن شهاب، وعبد الملك ابن الماحشون، ونحو ذلك، لابد من إثبات الألف، لأن شهابا والماجشون حداهما. وكذلك: هذا زير ابن أخي عمرو، فلابد من إثبات الألف أيضا".(١) ومنها قوله: "وربما كتبوا: كذا وهكذا، وهكذا، بالياء. والصواب: بالألف. وكذلك ربما كتبوا أيضًا بالياء. والصواب بالألف؛ لأنه مصدر آض إلى كذا، أي صار إليه، فهو كقولك ضرب ضربا، لا يكتب إلا بالألف، ولابد من تنوينه". (٢) و كذا قوله: "فأما المهموز من الأسماء والأفعال فلا يكتب إلا بالألف، إذا كان قبل الهمزة فتحة، نحو: رشأ، وفرأ، ومتكأ، وقرأ، وتوضأ، وأنبأ، وهو يقرأ، ولم يقرأ، وما أشبه ذلك. فإن اتصل بما مضمر كتبتها واوًا إذا انضمت، كقولك: هذا خطؤك، ونبؤك، وهو يقرؤه، والله يكلؤك. وألفًا إذا انفتحت، كقولك: عرفت خطأك، ولن يقرأه، وياء إذا انكسرت، كقولك: عجبت من نبئه، وخطئه، هذا هو المختار. وبعضهم يتركه على حاله، بالألف في الأحوال الثلاثة، فيكتب: هو يقرأه، والله يكلأك، وعجبت من نبإك، ويوقع على الألف ضمة في حال الرفع وكسرة في حال الخفض، والأول أحسن". (٣) "وكذلك ثلثة وثلثون، وثمانية وثلثون، أثبت بعضهم، وحذف بعضهم إذا أضيف إلى المعدود، كقولك: ثلثة دراهم، وغمنية دنانير، فأما إذا لم تضف إلى معدود

<sup>(</sup>١) تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) السابق صـ ٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صـ ٤٥٤.

فلابد من إثبات الألف فتقول: عندي ثلاثة، وعندي ثمانية. هذا قول الدينوري. ولم يفصل غيره". (١) "وكذلك زادوا الواو أيضا في يا أوحي في التصغير، للفرق بينه وبين يا أخي غير مصغر. وزادوا الألف في مائة للفرق بينها وبين منه". (٢) "وأما تاء التأنيث المنقلبة في الوقف هاء، فإنما إذا كانت في اسم غير مضاف كتبتها هاء، نحو: الجنة والحية إلا على لغة قوم غير فصحاء، فإلهم يقفون عليها بالتاء لما أنشدوا:

## بل جوز تيهاء كظهر الحجفت

وإذا كانت في اسم مضاف إلى غير مضمر كنت مخيرًا في أن تكتبها بالتاء أو الهاء، نحو: قنة الجبل، وحمأة البئر. واستحسن الهاء في ذلك. إلا السلام عليكم ورحمت الله فإلهم أجمعوا على أن كتبوها بالتاء، وذلك لكثرة استعماله مضافاً، حتى صار الاسم قلما يفارق الرحمة فصار كالإضمار الذي لا يفارق، كقولك: رحمته ورحمتك، ونحو ذلك". (٣) ومن هذه الأخطاء الكتابية قوله:

#### بل حسوز تيسهاء كظهر الجحسفت

وقد ذكر سيبويه وابن يعيش هذه اللهجة دون نسبتها (الكتاب ٤/ ١٦٧)، و شرح المفاصل ٩/ ٨١)، على حين عزاها الصاغاني وابن المستوفي إلى طيء كما جاء في شرح الشافية (شرح الشافية (شرح الشافية على حين عزاها العروس ح ج ف)، وكذا عزاها الفراء إلى طيء (نقلا عن: بحوث ومقالات في

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صــ ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صـ ٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صـــ ٢٦٤. وما ذكره هنا فيه نظر؛ إذ تقف العربية الفصحى على الاسم المفرد المؤنث الذي آخره تاء بإبدال هذه التاء هاءً. خلافا لطيء فإنما تقف على هذه التاء بغير إبدال فتبقيها تاءً كحالتها في الوصل سواء بسواء، أي يجرون الوقف بحرى الوصل. يقولون في الوقف: طلحت، وعليه السلام والرحمت، ومنه قولهم:

"يقولون: فهرسة الكتب، يجعلون التاء فيه للتأنيث، ويقفون عليه بالهاء. قال الشيخ أبو بكر: الصواب: فهرست بإسكان السين، والتاء فيه أصلية. قال: ومعنى الفهرست: جملة العدد، لفظة فارسية، واستعمل الناس منه: فهرس الكتب يفهرسها فهرسة، مثل: دحرج يدحرج دحرجة. فقولهم: الفهرست: المم جملة المعدود، والفهرسة المصدر". (١) وهو لغة يونانية فعربوه واستعملوه في مجمع الأبواب، والتاء فيه غلط فاحش، وتركها واحب على جميع الناس". (١) ومنها قوله: "ويكتب أصحاب الدواوين وغيرهم من الخاصة: حرجنت بالجيم، ويكتبها العامة بالكاف. وهو الصواب". (١)

(١) تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ٢٧، ٢٨. وفي ذلك نظر؛ لأن الفهرسة هي عمل المفهرس يقال: "وضع فهرسة واسعة مرتباً هذه المصادر ترتبباً ألفبائياً جامعاً كتب اللغة في الألسنة العربية" البلغة إلى أصول اللغة - أبو الطيب محمد صديق حان القِنُوجي - تح/ سهاد حمدان أحمد السامرائي (رسالة ماجستير من كلية التربية للبنات - جامعة تكريت بإشراف الأستاذ الدكتور أحمد خطاب العمر) صــ ٤٨، فالكلمتان سواء في الصحة.

<sup>(</sup>٢) خير الكلام في التقصي عن أغلاط العوام صـــ ٤٣.

<sup>(</sup>٣) تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ٢٠١.

## خامسا: منهج ابن مكى الصقلى في تصويب الأخطاء في كتابه:

بمطالعة ما كتبه ابن مكي الصقلي في كتابه يمكننا أن نرصد أبرز ملامح منهجه في تعامله مع أخطاء أهل بلده عامتهم وخاصتهم ومهجه في تصويبه لها فيما يلي:

1. يذكر أولا اللفظ الذي وقع فيه اللحن بقوله: يقولون...، ثم يذكر تصويبه فيقول: والصواب... ويبن علته ويستدل عليه، وقد أشار إلى ذلك في مقدمة كتابه حيث قال: "وعلقت بذلك ما تعلق به الأوزان، والأبنية، والتصريف، والاشتقاق، وشواهد الشعر، والأمثال، والأحبار".(1)

7. كان يستشهد على الصواب بالشعر العربي الفصيح و كثيرًا ما ينسب البيت إلى قائله (7), لكنه أحيانا يكتفي بقول ومنه قول الشاعر، أو قال الشاعر، أو قال رجل من بلعنبر بن مالك بن عمرو بن تميم (7), أو قال رجل من الخوارج (6), و كذا بالقرآن الكريم (7) و كذا بالقرآت القرآنية الصحيح منها (7) والشاذ أيضا يقول: "وقرئ في الشاذ:

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صـ ١٨.

<sup>(</sup>۲) ينظر: السابق على سبيل المثال لا الحصر صـــ ۲۹، ۳۶، ۶۱، ۲۱، ۲۱۱، ۲۱۲، ۲۲۲ ينظر: السابق على سبيل المثال لا الحصر صـــ ۲۹، ۳۶، ۶۱، ۲۷، ۲۲، ۲۲۲ کار، ۲۷۸ کار، ۲۲، ۲۲۲ کار، ۲۷۸ کار، ۲۲۰ کار، ۲۲

<sup>(</sup>٣) السابق صـ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٤) السابق صـ ١٨٩.

<sup>(</sup>٥) السابق صــ ٣٨.

<sup>(</sup>٦) ينظر: السابق صــ ٣٣، ٣٥، ٦١، ٦٤، ٩٧، ١٠١، ٢٠٨، ٢٠٨، ٢١٠

<sup>(</sup>۷) ينظر: السابق صـ ۲۱، ۱۸، ۱۸، ۲۱۰

من كل فج غميق ... يقال: فج عميق، وبئر غميقة، ولكن العين غير معجمة أشهر وأعرف في كل شيء".(۱) وبالحديث النبوي الشريف (۲)، وكذا بالأمثال العربية لكنه كان يكتفي بذكر المثل من دون شرحه، وقليلا ما يمري في يشرح المثل ويبين أصله خاصة في الباب الحادي والأربعين "باب ما يمري في ألفاظ الناس ولا يعرفون تأويله".(۳) أو بالأثر (ئ)، أو بما ورد في السير والمغازي (۵) أو بالسماع المباشر عن العلماء كما في قوله: "وكذلك السكين، يؤنثونه وهو مذكر. قال أبو حاتم: وزعم من لا يوثق به أنه سمع فيه التأنيث، وليس ذلك بشيء. قال وسألت أبا زيد والأصمعي وغيرهما ممن أدركنا فكلهم يذكر السكين، وينكر التأنيث".(۱) ... (۱) أو النقل عن العلماء والتصريح بأسمائهم كثيرا وكتبهم أحيانا، أو بما ورد عنهم في الكتب (۸) كذا كان يحتج بالمسموع عن العرب قديمًا، (۹) وكذا أقوال العرب، (۱۰) أو بالرجوع

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صــ ٤٣، ١٩٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صـ ٩١، ١٩٤، ٢١٠، ٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صــ ٩٨، ٣٣٢، ٢٣٤، ٢٣٤، ٢٣٥، ٢٣٤، ٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صده ١٥٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: السابق صــ ٣١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: السابق صـ ١٣٧.

<sup>(</sup>۷) ينظر: السابق صـــ ۲۲، ۲۸، ۱۸۳، ۱۸۳، ۲۲۰، ۲۱۰، ۲۲۰.

<sup>(</sup>٨) ينظر: السابق صـ ٣٢، ٣٤، ٤٠، ٤١، ٨٣، ١٧٤، ١٩٧، ٢١٦، ٢١٦، ٢٧٢.

<sup>(</sup>٩) ينظر: السابق صــ ٧٠، ٥٥، ٥٥، ١٦٨، ١٧٩، ١٨٧، ١٩٩، ٢٩٦، ٢٩٦.

<sup>(</sup>١٠) ينظر: السابق صـ ٣٣.

إلى أهل اللغة. (1) وكانت هذه جميعها هي أسس الترجيح عنده عند المفاضلة بين أمرين رأى صواهما معًا إلا أنه رجح أحدهما على الآخر معتبرًا أنه الأفصح أما الآخر ففصيح أو دونه في الفصاحة إلا أنه جائز وليس بمنكر، كما كانت أسسا لبيان الصواب اللغوي.

٣. كان يعتد بأشعار المحدثين ولم يقف باللغة عند عصور الاحتجاج كما في استشهاده إلا إذا ناقض ذلك الاستعمال القديم، فلم يعبأ بما ورد في شعر المحدثين حينئذ وينبه على ذلك كما في قوله: "يقولون: للكثير من الفئران= جردان. والصواب: حرذ بالذال معجمة، والجمع حرذان، كصرد وصردان، وجعل وجعلان. وقد جاء في أشعار بعض المحدثين بالدال غير معجمة، قال ابن العلاف:

يا دهر فارقتنا ولم تعد وكنت منا بمترل الولد تدفع عنا الأذى وتنصرنا بالغيب من خنفس ومن حرد فأما في شعر قديم وكلام فصيح فلم يسمع بالدال". (٢) ومن الشعراء المحدثين الذين استشهد بشعرهم في تصويب استعمال ما ورد على لسان

<sup>(</sup>۱) ينظر: السابق صـ ٣٤، ٦٦، ٦٨، ١٧٤، ١٨٧، ١٩٧، ٢١٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صـ ٣٤.

أهل صقلية وهو خطأ في اللغة: المتنبي<sup>(۱)</sup> وابن المعتز <sup>(۲)</sup> وأبو تمام<sup>(۳)</sup> وابن الرومي <sup>(1)</sup> وابن العلاف <sup>(۵)</sup> وغيرهم.

٤. لم يكتف ابن مكي بتصويب الأخطاء بل اهتم بتعليل الخطأ وبين وجه الصواب فيه وهو من أبرز ما قامت عليه نظرية تحليل الأخطاء في العصر الحديث عند الغرب، لكنه لم بكن منهجا عاما عنه، بل في كثير من المواضع. لم يكن ابن مكي بحرد ناقل عن غيره، بل صوب كثيراً مما ذكر غيره أنه خطأ وقد نص على ذلك في مقدمة كتابه حيث قال: "و نبهت على جواز ما أنكر قوم جوازه، وإن كان غيره أفصح منه، لأن إنكار الجائز غلط". (٢) ومن ذلك قوله: "ويقولون: تماسى الثوب. والصواب: تمسى، ذكر ذلك أبو عبيد في غريب الحديث وفي رواية: تمسأ. وقال أبو زيد الأنصاري: تمسى الثوب. وقال أبو سعيد السكري: هكذا روي عن أبي عبيد: تمسى، والصواب عندي: تمسى "(٧)" وكذلك قولهم: القران، بترك الهمز وفتح الراء، ينكره المتفصحون، ويرونه من ألفاظ النساء والعوام، وهو جائز صواب، قرأ به الأئمة". (٨)

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صـ ٣٩، ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صـ ١٩٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صـ ٢٧٧

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صـ ٢٩٣

<sup>(</sup>٥) ينظر: السابق صـ ٣٤.

<sup>(</sup>٦) ينظر: السابق صـ ١٨.

<sup>(</sup>٧) ينظر: السابق صد ٨١.

<sup>(</sup>٨) ينظر: السابق صـ ١٨٧.

وقوله: "وتكتب إذا بالألف، ولا تكتبه بالنون؛ لأن الوقف عليه بالألف، فهي كالنون الخفيفة في نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَيَكُونَا مِنَ ٱلصَّغِرِينَ ﴾ (١)، وقوله تعالى: قَالَ تَعَالى: ﴿ لَسَفَعًا بِٱلنَّاصِيَةِ ﴾ (٢)، وليس في القرآن نون خفيفة سواهما. وقال الفراء: ينبغي أن تكتب بالنون إذا كانت ناصبة للفعل المستقبل، فإذا توسطت الكلام وكانت لغوا كتبت بالألف. والصواب: ما قدمناه، أن تكتب بالألف على كل حال. (٣) وكذلك قولهم: معوج، وهو مما ينكر عليهم، وقد أنكره الأصمعي، وهو حائز، يقال: معوج، وقيل: معوج، بكسر الميم، ومعوج، أجازه أكثر العلماء، وأنشدوا قول الشماخ ابن ضرار.

ولي فرس للحلم بالحِلم ملجم ولي فرس للجهل مسرج فمن رام تقويمي فإني مقوم ومن رام تعويجي فإني معوج.... (2)

٥. من منهجه في التصويب الاعتداد باللهجات العربية ما لم تكن هذه اللهجة رديئة، فيعتد بما هو لهجة جائزة ومسموعة من لهجات العرب وإن كان غيرها أفصح منها، بل وإن كانت ضعيفة أحيانًا كتشديدهم الميم في لفظ الدم. وتارة يساوي بين اللهجتين في الاستعمال، وثارة ثانية - وهو الأكثر - ينبه على الأفصح منهما ويجعلها الأرجح والمثل الأعلى في الفصاحة، مستشهدًا على قبوله للهجة غير الأفصح أو الضعيفة بما ورد في أشعار العرب

<sup>(</sup>١) سورة يوسف من الآية (٣٢).

<sup>(</sup>٢) سورة العلق من الأية (١٥).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ٢٦٤.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صــ ١٩١.

وإن كان لشاعر محدث، أو بما ورد في قراءة قرآنية وإن لم تكن متواترة، أو بما ورد عن أحد علماء اللغة، أو بما ورد سماعا عن العرب. ومن ذلك نماذج كثيرة أوردها في الباب الحادي والثلاثين (باب ما تنكره الخاصة على العامة وليس بمنكر). قال: "من ذلك قولهم للمائدة: ميدة، معروف مسموع، حكاه أبو عمر الجرمي وابن الأنباري وغيرهما. وكذلك قولهم لمشاقة الكتان: أصطبة، حكاه أبو عمر الزاهد في كتاب اليواقيت. ومن ذلك قولهم: شعير، وسعيد، وشهدت على بكذا، ولعبت، بكسر الأول. وهكذا حائز وكذلك كل ما كان وسطه حرف حلق مكسورًا فإنه يجوز أن يكسر ما قبله، كقولك: بعير ورغيف، ورحيم. وهي لغة لبني تميم. وزعم الليث أن من العرب قوما يقولون في كل ما كان على فعيل: فعيل، بكسر أوله، وإن لم يكن فيه حرف حلق، فيقولون: كثير، وكبير، وحليل، وكريم، وما أشبه ذلك.... ومن ذلك قولهم: الخطاء، بالمد، جائز عند بعض العرب، وقد قرأ الحسن: (وما كان لمؤمن أن يقتل مؤمنا إلا خطاء) بالمد. ومن ذلك: الظمأ، جاء فيه الظماء، بالمد، إلا أن القصر أعلى فيهما. (١) ... ومن العامة من يقول: فم في معنى ثم كقولهم: قام فم قعد، وذلك فم رجع. وذلك جائز عند العرب غير منكر. وكذلك قولهم: ما ثم خير مما هنا، وما فم خير مما هنا، بمعنى واحدة. وكذلك قولهم في الفم: فم حائز عند العرب، ... ثلاث لغات ... وكذلك قولهم: عتى في موضع حتى صواب غير منكر، تقول: سرت حتى دخلت المدينة، وسرت حتى دخلتها. والعين لغة هذيل وثقيف. وكذلك

(١) ينظر: السابق صـ ١٨٧

ولهم: لعنك تقوم، بمعنى لعلك تقوم، وأسافر لعنى أرزق، ولعنا نرحم. قال الفرزدق:

هل أنتم عائجون بنا لعنا نرى العرصات أو أثر الخيام وكذلك: لحى، في جمع لحية. جاء لحى ولحى، إلا أن الكسر أفصح. (') ... وقوله: "يشددون الميم من الدم. والصواب: تخفيفها، وقد جاء فيه التشديد، ولكنها لغة ضعيفة". ('') وقوله: "وكذلك قولهم: إبراهيم بحذف الياء، جائز حكى الفراء أن من العرب من يقول: إبراهيم، وإبراهيم، وإبراهيم، وإبراهيم، بكسر الهاء، وفتحها، وضمها. وكذلك قولهم: يوسف بكسر السين، حائز يقال: يوسف: يوسف، لغتان. وكذلك قولهم في عائشة: عيشة ليس بمنكر، إلا أنحا ضعيفة. وأنشد ابن دريد، قال رحل من بني تميم لعمر بن عبد الله بن معمر:

انبذ برملة نبذ الجورب الخلق وعش بعيشة عيشًا غير ذي دنقِ يعني رملة أخت طلحة الطلحات، وعائشة بنت طلحة بن عبيد الله، وكذلك قولهم: مس يمس، وشم يشم، جائز مسموع، إلا أن يمس ويشم، بالفتح، أفصح. وكذلك قولهم تم الله عليك النعمة، وأمر متموم، حائز يقال: تم فلان الشيء وأتمه، لغتان، إلا أن الرباعي أفصح، قال الله عز وحل:

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صــ ١٨٨ - ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صـ ١٢٧، ١٢٧

﴿ وَأَتَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى ﴾ (1) ... وكذلك قولهم لهذا الطائر: باز، ليس بمنكر، يقال: البازي، وهو أعلى اللغات، والبازي بالتشديد، والباز أيضًا، ... وكذلك قولهم: وهو مركوس، ينكر عليهم وقد جاء: ركسه الله، وهي قراءة أبي {والله ركسهم } (٢) بغير ألف. وكذلك قوله في التخيير: أما أن تفعل كذا وأما كذا ليس بمنكر، جاء هذا عن بعض بيني تميم وأسد. قال الفراء: أنشدي أبو القمقام:

تعاورها أما شمال عرية وأما صبا حنح الظلام هبوب عرية: أي باردة. قال: وأنشدني المفضل لبني تميم: أن بعض العرب يقول: هي السنين، فيجعل الإعراب في النون، ويثبتها في الإضافة، قال الشاعر: متى تنج حبوا من سنين ملحة تشمر لأخرى تترل الأعصم الفردا ذراني من نجد فإن سنينه لعبن بنا شيبا وشيبننا مردا لحى الله أرضا تترل القرم ذا الندى نحيلا وحر القوم تحسبه عبدا وقال آخر:

سنيني كلها قاسيت حربا أعد مع الصلادمة الذكور الصلدم: الشديد ... وكذلك قولهم: محيت الكتاب أمحاه، ليس بمنكر، هما لغتان: محوت أمحو، ومحيت أمحى ولغة الواو أفصح. وكذلك قولهم:

<sup>(</sup>١) سورة المائدة من الآية (٣).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء من الآية (٨٨).

أحدرت السفينة، وأشغلته عنك، جائز. ولكن حدرت وشغلت أكثر وأفصح.(١)

ومما ساوى فيه بين اللهجتين من دون ترجيح إحداهما على الأخرى قوله: "ويقولون: سمعنا هيملة عظيمة، وبعضهم يقول: هيملمة, والصواب: هينمة وهتملة أيضا، قال الكميت:

ولا أشهد الهجر والقائلينا إذا هم بمينمة هتملوا فحمع اللغتين في بيت. والهينمة والهتملة: الصوت الذي لا يفهم". (٢) أما إذا كانت اللهجة رديئة فلا يعبأ بما ويقولون: عجوزة ... والصواب: عجوز. وقد حكي فيها: عجوزة، وفي الشيخ: عجوز، إلا أنما لغة رديئة شاذة، ولا يلتفت إليها، هكذا قال ابن دريد. (٣) وقد سمع: مطرف ومصحف، بالفتح، إلا أنما لغة رديئة، لا يلتفت إليها. (٤)

7. اعتد بالفصيح ولم يتوقف عند حدود الأفصح فقط مثل المتشددين من علماء اللغة كالأصمعي والفراء وغيرهما، وإنما كان يرجح الأفصح على الفصيح، ولا يلغي الفصيح مكتفيًا بالأفصح بل كلاهما حائز ومقبول عنده وقد عقد لذلك بابًا في كتابه وهو الباب الحادي والعشرون (باب ما تنكره الخاصة على العامة وليس بمنكر) ومن ذلك: الظمأ، حاء فيه الظماء، بالمد، إلا أن القصر أعلى فيهما. وكذلك يقولون: الفلفل، بالكسر، وليس بمنكر،

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ١٨٩ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صــ ٧١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صــ ٧٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صـ ١٧٩.

يقال: فُلفُل، وفلفل، بالضم والكسر، ذكرهما ابن دريد وابن السكيت، إلا أن الضم أعلى وأفصح. وكذلك يقولون: دحاجة، ودحاج، بالكسر، حائز، إلا أن الفتح أفصح. وكذلك قولهم: القران، بترك الهمز وفتح الراء، ينكره المتفصحون، ويرونه من ألفاظ النساء والعوام، وهو حائز صواب، قرأ به الأئمة. ومن ذلك قولهم: رفقة، حائز مسموع يقال: رفقة ورفقة، إلا أن الضم أفصح، وليس الرفاق بجمع لها وإنما الرفاق جمع رفيق، مثل كريم وكرام. وكذلك قولهم: نطع، بفتح النون والطاء، حائز، والأفصح: نطع بكسر النون وفتح الطاء. وكذلك قولهم في جمع صورة: صور بكسر الصاد، حائز. يقال: صور، وصور إلا أن الضم أفصح. (١) ومنه قوله: "فأما الجهاز فيقال فيه: حهاز وجهاز، والفتح أفصح. (١) وقوله: "ويقولون للطين الذي يختم به: طابع. والصواب: طابع، بفتح الباء، وقد يقال بكسرها، إلا أن الفتح أفصح وأكثر". (٣) ويقولون: "فيذهب الذاهب إلى قبا بغير مد. والصواب: إلى قباء بالمد، لم يذكر فيه ابن ولاد سوى المد. وقال أبو حاتم السحستاني: منهم من يونثه ولا يصرفه، وقد حاء في الملخص يصرف قباء فيجعله مذكرا، ومنهم من يؤنثه ولا يصرفه، وقد حاء في الملخص بالقصر في بعض الروايات، إلا أن المد أكثر وأفصح". (١)

٧. اهتمامه بالضبط وقد استعمل في ذلك طرقًا مختلقة. منها: الضبط بذكر باب الفعل أو باب مضارعه مثل قوله: "والصواب: رمصت ترمص، بالصاد

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صـــ ١٨٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صـ ٩٨.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صــ ١٠٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صـ ٢٠٦.

وكسر الميم في الماضي و فتحها في المستقبل. (١) علق يعلق و زانه: لصق يلصق. وعلق يعلق وزانه: أكل يأكل. وروى في الحديث: إنما نسمة المؤمن طائر يعلق في شجر الجنة ويعلق، بالفتح والضم. (٢) والضبط بالنص على اسم الحرف: ويقولون: قربوص السرج. والصواب: قربوس، بالسين وفتح الراء... ويقولون: ريح الصعانين. والصواب: بالسين، وهو يوم معروف، يسمى عيد السعانين وهو عيد الزيتون، عند النصاري. ويقولون للدفتر: صفر. والصواب: سفر، قال الله تعالى: ﴿كَمَثَلَ ٱلْحِمَارِ يَخِمِلُ أَسْفَارًا ﴾ (٣) فأما الصفر فهو الخالي. ويقولون: برد قارص. والصواب: قارس، والقرْس والقرَس: البرد، ومنه القريس الذي يؤكل لأنه يبرد، فأما اللبن وما أشبهه فقارص بالصاد". (٤) والضبط بذكر الحركة أو السكون: "يقولون: رجل يقطان، ويكنون بأبي اليقطان. والصواب: إسكان القاف، إلا أن اليقظة، ضد النوم: مفتوحة القاف، وقد غلط التهامي في إسكائها حين قال: العيش نوم والمنية يقظة ... والمرء بينهما خيال ساري، فأما يقّطة اسم رجل فبالإسكان، ومنه مخزوم بن يقظة أبو القبيلة".(٥) ويقولون: "منجنيق. والصواب: منجنيق، بفتح الميم والجيم.... ويقولون: عليه طلاوة، والصواب: طلاوة، وطلاوة، بالضم والفتح، والضم أفصح. وكذلك يقولون: بغاث الطير، والصواب: بغاث

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صـ ٦٤، ٦٤،

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صـ ٢٨٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الجمعة من الآية (٥).

<sup>(</sup>٤) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ٦٣، ٦٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر: السابق صــ ٧٨، ٩٤، ١٢٥، ١٧٩، ١٧٩

وبغاث، بالفتح والكسر، وهي التي لا تصيد ... ويقولون: نينوفر. والصواب: نينوفر، بفتح النون الثانية، ونيلوفر، باللام أيضًا". (١) ومنها الضبط بذكر المثال على وزنه مثل قوله: "يقولون: الأنافي، في جمع أنف. والصواب: آنف، في القليل، وأنوف، في الكثير، كما يجمع فلس على أفلس وفلوس. وتقول العامة: في فلان دغل. وتقول الخاصة: دغل والصواب: دغل، على وزن حبل... وتقول العامة: نعناع. وتقول الخاصة: نعنع. والصواب: نعنع. على وزن جلجل. وأما النعناع فهو الرجل الطويل.(٢) ومنها: الضبط بالمثال والوزن معا: "الخصب والجدب، وزائهما: العلم والجهل فالعلم يجيي الناس كما يحييهم الخصب، وكلاهما على وزن فعل. والجهل يهلكهم كما يهلكهم الجدب، وكلاهما على وزن فعل. (٣) ومنها الضبط بذكر الميزان الصر في.(٤) ٨. إذا كان في اللفظ إشكال بسبب تشابه حروفه مع لفظ آخر وضحه وأزال هذا الاشكال قال: "و مما يشكل من هذا الباب - (أي باب التصحيف) -: همدان بالدال وفتح الهاء وإسكان الميم، قبيلة من اليمن، على وزن عطشان ينسب إليها: همداني. وهمذان بالذال معجمة وفتح الهاء والميم، موضع بخراسان ينسب إليه: همذاني". (٥) وكذا قوله: "و مما يشكل من الأسماء: زاذان بن فروخ بالزاي، من رواة الحديث وراذان بالراء، موضع بالحجاز مما يلي

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صــ ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صــ ١٥٠، ١٥٤، ١٩٥، ٢٨١، ٢٨٢، ٢٨٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صــ ٢٨١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صــ ١٩٩.

<sup>(</sup>٥) ينظر: السابق صــ٧٧.

العراق. قال الأخطل:

لًا رأوني والصليبَ طالعا ومارَ سرحيسَ وموتًا ناقعا حلوا لنا راذان والمزارعا كأنما كانوا غِرابا واقعا يعين: فطار". (1)

٩. أنه إذا كان في المسألة خلاف بين العلماء البصريين والكوفيين اعتد به و لم يغلب رأيًا على الآخر ويعتبره هو الأولى بالصواب، وإنما يكتفي بذكره ويبدو ذلك من قوله: "ويقولون للشر والجلبة: شغب، والصواب: شغب، بإسكان الغين، ولا يجوز فتحها، إلا على أصل الكوفيين، فإلهم قد أحازوا فتح كل ما كان على وزن فعل، إذا كان أوسطه حرف حلق. والبصريون يأبون ذلك، ولا يفتحون إلا ما جاء مسموعًا عن العرب. قال أبو زبيد يرثي ابن أخته:

كان عني يرد درؤك بعد الله شغب المستصعب المريد ويقال: رجل شغّب، وامرأة شغّبة. قال ابن الدمينة:

وكوني على الواشين كداء شغبة كما أنا للواشي ألد شغوب (٢) ومن ذلك: "قولهم اللحم، والبحر، والنعل، والنحل، والنحل، والنحل، والنحل وما أشبه ذلك. وهذا مطرد عند الكوفيين: أن كل ما كان على فعل، بالإسكان،

لًا رأونا والصليبَ طالعا ومارَ سرحيَسُ وسَمَّا ناقعا والبيضَ في أَكُفَّنا القواطعا حلّوا لنا راذانَّ والمزارعا

ديوان الأخطل صـــ ١٩٩

(٢) ينظر: السابق صد ٨٧.

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صـــ ٣٨. والبيت في ديوان الأخطل هو:

فإنه يجوز فيه فعل بالفتح، إذا كان وسطه حرف حلق. وأما البصريون فلا يفتحون منه إلا ما كان مسموعا من العرب". (١) ويقولون: "عنق، بفتح النون. والصواب: عنق، وعنق، كما تقول العامة: قال الله – تعالى –:

﴿ وَلَا يَجُعَلْ يَدَكَ مَغُلُولَةً إِلَىٰ عُنُقِكَ ﴾ (٢) وكل ما جاء على فعل جاز إسكانه باتفاق، نحو كتب وكُتْب، ورسل ورسل، وأما ما جاء على فعل، بالإسكان، ولم يسمع فيه فعل، بضم عينه، فجائز ضمه عنه الكوفيين، والبصريون لا يجيزون ذلك". (٣)

10. إذا كان في المسألة قولان ذكرهما ورجح أحدهما اعتمادًا على قواعد وقوانين العربية الفصيحة مثل قوله: "فأما من الحيلة فيقال: هو أحول منه، وأحيل، بالواو أحسن فيه من الياء". (٤) "ويقولون: جعله الله دخرًا لك في الآخرة، وهذا دخيرة من دخائر الملوك. والصواب بالذال المعجمة في جميع ذلك. فأما قولهم: ادخرت الشيء ادخارًا، وهو مدخر، فإنما انقلبت دالا للإدغام، لأن الأصل: اذتخرت ومذتخر، ومثل ذلك: مدكر، ويقال مدكر ومذكر بالذال، إلا أن الذال أكثر وأفصح. أنشد سيبويه:

وأغفر عوراء الكريم ادخاره ... وأعرض عن شتم اللئيم تكرما

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صـ ١٨٨ ،١٨٧

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء من الآية (٢٩).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ٢٠١

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صـ ٧٤.

وإذا قلت مذخور لم يكن إلا بالذال معجمة؛ لأنه لا إدغام فيه، وإنما هو كقولك: مذكور. (١) وقول المتنبي:

صحبت في الفلوات الوحش منفردا حتى تعجب مني القور والأكم. ينشدونه: القوز، بالزاي. والرواية: القور، جمع قارة وهي الجبل الصغير، ومن الرواة من يرويه: القوز، بالزاي وفتح القاف، إلا أن القور أعرف وأكثر وأشبه بالصنعة، لمقابلة الجمع بالجمع، لأن القوز مفرد، والأكم جمع، فهو يقبح لذلك، هكذا قال لي أبو علي حسن بن رشيق رحمه الله تعالى – فأما القوز بالزاي وضم القاف فغلط لا يجوز. (٢)

11. يتخذ أحيانًا من تعليل التسمية دليلا على تصويب اللفظ كما في قوله: "ويقولون: حمصت الحب على النار. والصواب: حمست، بالسين، مأخوذ من الحماسة، وهي الشدة وإنما قيل لقريش: الحمس لشدتهم في دينهم". (٣)

# سادسا: شرح الأخطاء وتفسيرها عند ابن مكي الصقلي:

يقصد بهذه المرحلة تفسير الأخطاء وبيان أسبابها اللغوية وغير اللغوية. (٤) إذ فيها نعزو هذه الأخطاء إلى مظانّها الرئيسة. أي أن نُبَيِّنَ أسبابها ما أمكن ذلك. هل هي بسبب اللغة الأم أمْ بسبب اللغة الثانية المتعلمة على لسان

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صـ ٣٥ وما بعدها

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صــ ٣٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صــ ٦٤.

<sup>(</sup>٤) بنظر: اللغات الأجنبية تعليمها وتعلمها صـــ ١٠٣.

الناطقين بها من غير أهلها كلغة الأعاجم الذي اعتنقوا الإسلام مثلا؟ أم أن هناك أسبابًا أخرى يمكن بيانُها وذكرُها، فهذه المرحلة تعتمد إذًا على معرفة أسباب الوقوع في هذه الأخطاء، فقد تنشأ هذه الأخطاء نتيجة للتداخل اللغوى، أو عدم معرفة القاعدة اللغوية، أو صعوبتها. وهذه المرحلة تعقب تحديدها وتوصيفها، وفي هذه المرحلة يجيب الباحث أو الجامع عن السؤال: لَمْ تقع الأخطاء؟ وما أسباب حدوثها؟ فيكشف – في حوابه – عن أسبابها وكيفية حدوثها، ومحاولة توضيح مصادرها، ومعالجتها حتى يمكن التقليل من وجودها ومن خطرها على اللغة النموذجية. وهي أسباب مختلفة، منها اللغوي الذي يعود إلى طبيعة اللغة ونظامها وقوانينها، وغير اللغوي الذي يرد إلى ابن اللغة (العينة) من حيث ثقافته و درجة معرفته بنظام لغته وقدرته على تطبيقه له، فضلًا عن عوامل نفسية واجتماعية تؤثر عليه. وتختلف هذه الأسباب من لغة إلى أخرى، و من عينة إلى أخرى؛ فليست هناك كلمة جامعة و لهائية تفسر أسباب حدوثها، فهذا الأمر "ما يزال فرضيًا بدرجة كبيرة". (١) و"ليست هناك كلمة جامعة على معايير التفسير، إذ كلها موضع نقاش". (٢) فشرح الأخطاء – إذًا – هو عملية صعبة جدًا وهو الهدف النهائي والأخير من تحليل الأخطاء

ونود الإشارة هنا إلى أن "أخطاء صاحب اللغة تختلف عن أخطاء الأجنبي؛ فالنوع الأول يحدث عادة لأسباب فيزيقية كالإرهاق أو المرض،

<sup>(</sup>١) التقابل اللغوي وتحليل الأحطاء - كرودر صـــ ١٤٦.

وأسباب نفسية كالتوتر والشك، وهذه الأخطاء تدور في إطار زلات اللسان في الحذف والنقل والتكرار، وفي تغيير خطة الكلام بأن نبدأ تركيبًا ثم نعدل عنه إلى تركيب آخر، وهكذا ..." وهو موضوع غني لدراسة الأداء اللغوي. أما النوع الثاني فهو ذو طبيعة مختلفة، ويرجع إلى عوامل في التعلم أو في نقص المعرفة بالنظام اللغوي الذي يتعلمه. (1) وهو ما يبدو بصورة واضحة في أخطاء العوام، ومرجع هذه الأخطاء إلى أمرين هما: السهولة في النطق أو في تعلم اللغة، والصعوبة فيهما، وهو ما يسمى عند علماء اللغة في أوروبا وأمريكا بـ استراتيجيتي السهولة والتحجر. ولعل هذا هو نفس ما قصده ابن حين في حديثه عن أحوال العربي في التأثر بلهجة غيره بين السهولة والصعوبة حيث قال: "اعلم أن العرب تختلف أحوالها في تلقي الواحد منها لغة غيره، فمنهم من يخف ويسرع قبول ما يسمعه، ومنهم من يستعصم فيقيم على لغته البتة، ومنهم من إذا طال تكرر لغة غيره عليه لصقت به، في كلامه". (٢)

وإذا كان ذلك كذلك فإن انتقال الناطق من لغته الأم إلى لغة أخرى غيرها فيه من الصعوبة والتحجر ما هو أكثر من انتقال الناطق من لهجته إلى لهجة أخرى غيرها من نفس اللغة، ويبدو هذا واضحًا في قول الجاحظ: "ألا ترى أن السندي إذا جلب كبيرًا فإنه لا يستطيع إلا أن يجعل الجيم زايًا ولو أقام في عليا تميم وسفلى قيس وبين عجز هوازن خمسين عامًا، وكذلك

<sup>(</sup>١) السابق صــ ٥٠.

<sup>(</sup>٢) الخصائص ١/ ٣٨٣.

النبطي القح بخلاف النبطي المغلاق الذي نشأ في بلاد النبط؛ لأن النبطي القح يجعل الزاي سينًا فإذا أراد أن يقول زورق. قال: سورق، ويجعل العين همزة فإذا أراد أن يقول مشمعل. قال: مشمئل، والنخاس يمتحن لسان الجارية إذا ظن ألها رومية وأهلها يزعمون ألها مولدة بأن تقول: ناعمة، وتقول: شمس ثلاث مرات متواليات". (1)

ومن خلال مطالعتنا لمؤلفات علمائنا العرب القدامي ومنها "تثقيف اللسان لابن مكي الصقلي" ندرك ألهم في تعليلهم لأخطاء العوام والخواص قد أشاروا إلى أسباب كثيرة ومتنوعة لهذه الأخطاء. ويمكن أن تعود إلى عدة أسباب: لغوية، واجتماعية، ونفسية، وعضوية. وهذه الأسباب تتفق في معظمها مع الأسباب التي قال بها محللو الأخطاء في الدراسات الحديثة، وسنوضح هنا الأسباب اللغوية التي أشار إليها ابن مكي في تصحيح الأخطاء اللغوية الموجودة في لسان أهل صقلية عامتهم وخاصتهم إذ هي السمة الواضحة في تثقيف اللسان، وفيما يلى بيان ذلك.

#### التصحيف والتحريف:

أصل التصحيف أن "يأخذ الرجل اللفظ من قراءته في صحيفة، ولم يكن سمعه من الرجال فيغيره عن الصواب". (٢) واصطلاحا هو: "ما صحفه أهل الأرب من الشعر والألفاظ". (٣) ويعد التصحيف هو السبب الرئيس في وجود

 <sup>(</sup>۱) البيان و التبيين \_\_ ۱/ ٦٩ - ۷۱.

<sup>(</sup>٢) البلغة إلى أصول اللغة صـــ ٣٧.

<sup>(</sup>٣) السابق صـ ١٤٧.

الأخطاء بصفة عامة وندر من لم يقع فيه من العلماء ك خلف الأحمر. (۱) قال السيوطي: "وقد وقع فيه جماعة من الأحلاء من أئمة اللغة وأئمة الحديث، حتى قال الإمام أحمد بن حنبل: ومَنْ يَعْرَى من الخطأ والتصحيف". (۱) وقد كثر وجوده في كلام أهل صقلية حتى عقد له عند ابن مكي الصقلي بابًا مستقلا هو الباب الأول "باب التصحيف" وهو أكبر أبواب الكتاب بعد باب الإبدال، حيث جاء هذا الباب في خمس وعشرين صفحة؛ نظرا لكثرة الأخطاء اللغوية الناتجة عن هذا العامل، وأورد فيه الكلمات المصحفة مرتبة على حروف ألف باء حسب الحرف الذي يقع فيه التصحيف. (۱) وكذا بين وجوده في كلام أهل الفقه وأهل الحديث وغيرهم في الأبواب الأخرى، ومرجع هذا التصحيف هو تشابه بعض أشكال الحروف العربية ورسمها المتقارب، مما أدى إلى الخلط بين بعضها حال الكتابة والنطق. ولكثرته بدأ به كتابه حيث قال: "وإنما ابتدأت بالتصحيف؛ لأن ذلك كان سبب تأليف

<sup>(</sup>١) شرح ما يقع فيه التصحيف والتحريف - أبو هلال العسكري صــ ١٨. ونظرًا لكثرة الأخطاء اللغوية الناتجة عن هذا العامل اهتم به العلماء اهتماما كبيرا حتى خصه بعضهم بمؤلف مستقل ومن هؤلاء الحسن بن عبد الله أبي أحمد العسكري (ت ٣٨٢ هــ) الذي أفرد كتابًا مستقلًا لهذا الغرض، أسماد: "شرح ما يقع فيه التصحيف والتحريف" وجعله خاصا بأخطاء اللغة والشعر، وفيه شرح الألفاظ والأسماء المشكلة، التي تتشابه في صورة الخط، فيقع فيها التصحيف ويدخلها التحريف، ومنهم صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي (المتوفى: ٢٤٧هــ) وكتابه "تصحيح التصحيف وتحرير التحريف"، والإمام السيوطي (ت ٩١١هــ) وكتابه "التطريف في التصحيف" وفيه أورد الأخطاء اللغوية في رواية الأحاديث النبوية والتي كان التصحيف سببها الرئيس.

<sup>(</sup>٢) المزهر في علوم اللغة وأنواعها ٢/ ٣٠٢.

<sup>(</sup>٣) تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ٢٢ - ٤٦.

الكتاب، ومفتاح النظر في تصنيفه، ثم أتبعته كلامًا يليق به أو يقاربه". (١) وقد بين دور هذا التصحيف في وجود الأخطاء كسبب رئيس في كلام العامة من الناس، بل والخاصة أيضا في صقلية حيث قال: "ثم لم يزل الغلط ينتشر في الناس ويستطير، حتى وقع بمم في تصحيف المشهور من حديث النبي – ﷺ - واللحن في الواضح المتداول منه، وتعمد الوقف في مواضع لا يجوز الوقوف عليها، من كتاب الله - ﷺ - وتغيير أشعار العرب وتصحيفها، وتصنيف كتب الفقه وغيرها ملحونة، تقرأ كذلك فلا يؤبه إلى لحنها، ولا يفطن إلى غلطها، بل إذا سمعوا الصواب أنكروه ونافروه، لطول ما ألفوا فقده، وركبوا ضده ...".(٢) ومنه خطأ أهل الحديث: "يقولون: عثمان بن مطعون، والصواب: مظعون بالظاء معجمة". (٣) ويقولون: - (أي أهل الحديث) -سيل مهزوز. والصواب: سيل مهزور الأولى زاي والآخرة راء. ويقولون: حتى يكون عمله هو الذي يخصله أو ينعبه. والصواب: ينغبه بالغين معجمة، أي يهلكه، يقال: نغب الرجل ينغب نغبا، إذا هلك، وأنغبته أنا. ويقولون: ابن بزيغ والصواب: بزيع بعين غير معجمة. ويقولون: المسيخ الدجال، بالخاء معجمة. والصواب: بالحاء غير معجمة، على وزن جريح، وقد روى مسيح، على وزن سكيت إلا أن رواية التخفيف أكثر وأعرف ...".(١) كذا وقع فيه أهل الفقه يقولون: "إنما ذلك في القشب اليابس. والصواب: القشب،

<sup>(</sup>١) السابق صـ ٢١.

<sup>(</sup>٢) السابق صـ ١٦، ١٧.

<sup>(</sup>٣) السابق صـ ٢١٢.

<sup>(</sup>٤) السابق صـ ٢٠٩ وما بعدها.

بالإسكان، وهو كل يابس إلا في التمر اليابس خاصة، فإنه إنما يقال فيه: قسب بالسين غير معجمة ... فأما القشيب فهو من الأضداد، يكون الجديد، ويكون البالي. والقسيب بالسين، غير معجمة، لا يكون إلا البالي خاصة. ويقولون: حشاش الأرض. والصواب: خشاش، بفتح الخاء ...".(1)

# ٢. التقارب الصوتي لأصوات العربية وحروفها:

أدرك ابن مكي الصقلي كغيره من علماء العربية دور التقارب الصوتي بين الحروف في وقوع بعض الأخطاء الصوتية، بل إنه عقد لهذه الظاهرة بابًا مستقلا وهو "باب التبديل". (٢) بين فيه أن أهل صقلية يبدلون بعض الحروف من بعض، وكان قرب المخرج هو العامل الرئيس في وجود هذه الأخطاء في لسائهم في أكثر النماذج التي ذكرها كالإبدال بين الهمزة والعين، والباء والميم، والتاء والطاء، والجيم والشين، والجيم والقاف والكاف، والحاء والهاء، والراء واللام، والزاي والسين، والسين والصاد ... إلخ، وهو في ذلك يتفق مع ما ذكره أكثر القدامي من ضرورة وجود علاقة مخرجية بين الصوتين المبدلين، وإنما عد ذلك لحنا وخطأ في لسان أهل صقلية وإن كان جاريا على مقاييس العلماء لسببين، أحدهما أن الإبدال ظاهرة سماعية لا قياسية يتوقف فيها عند حدود ما سمع من فصحاء العرب ولا قياس فيه، وثانيهما وقوعه بعد عصور الاحتجاج "فلا يجوز نطق اللام راء ولا السين صادًا — عدا موضعا واحدا يقبل القياس — ولا الخاء غينا وإن تقاربت هذه الأصوات في المخارج

<sup>(</sup>١) السابق صــ ٢١٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صـ ٤٧ - ٧٦.

والصفات واستعمل العرب أمثالها كثيرًا؛ لأن اللغة تتوقف على السماع ولا يجري فيها القياس". (١) وقل ما ورد الإبدال بين حرفين لا علاقة صوتية بينهما في كلامهم كالإبدال بين الهمزة والجيم، والهمزة والميم، والألف والعين والميم.

## ٣. صعوبة النطق ببعض الحروف عند أهل صقلية:

تُعدّ المشكلات الصوتية أكثر المشكلات اللغوية وأعقدها لدى دارسي العربية من غير أبنائها؛ وفي مقدمتها مشكلة نطق بعض الأصوات الخاصة باللغة العربية والتي لا يحسن الأجنبي النطق بها، من هذه الأصوات مثلًا الضاد وتداخلها مع الدال، والسين وتداخلها مع الصاد، والهاء وتداخلها مع الحاء، والحاء نفسها وتداخلها مع الخاء، وكذلك الطاء والتاء والقاف والكاف، والزاي والظاء، والعين، والغين. وتتفاوت هذه المشكلات من شخص إلى آخر؛ وذلك تبعًا لعدد من العوامل اللغوية والشخصية والتعليمية، فوقوع المتعلم الأحنبي في هذه الأخطاء يعود إلى أربعة أسباب؛ وهي كما يلي:

أ. اختلاف اللغتين في مخارج الأصوات.

ب. اختلاف اللغتين في التجمعات الصوتية.

ج. اختلاف اللغتين في مواضع النبر والتنغيم والإيقاع.

د. اختلاف اللغتين في العادات النطقية.

<sup>(</sup>١) التهذيب بمحكم الترتيب صــ ١٩ من كلام المحقق.

 عبد عبد عبد عبد الله عبد من لغات العالم، لذلك معظم متعلَّمي اللغة العربية يواجهون صعوبة في تعلُّم هذه الحروف (١) وقد فطن ابن مكي لهذا السبب ويبدو ذلك من قوله في حديثه عن الإبدال بين الضاد والظاء: "هذا رسم قد طمس، وأثر قد درس، من ألفاظ جميع الناس، خاصتهم وعامتهم، حتى لا تكاد ترى أحدا ينطق بضاد ولا يميزها من ظاء، وإنما يوقع كل واحدة منهما موقعها، ويخرجها من مخرجها، الحاذق الثاقب إذا كتب أو قرأ القرآن لا غير. فأما العامة وأكثر الخاصة فلا يفرقون بينهما في كتاب ولا قرآن، وهو باب واسع وأمر شاسع، إن تقصيته أخرجت الكتاب عن حده، وانحرفت عن قصده. ولكني أقصد ما تضطر إليه الحاجة، مما في القرآن، والمستعمل من كلام الناس المتداول بينهم. وأقتصر من ذلك على حرف الظاء خاصة، لأنه الأقدم، لأن ترك العلامة علامة، وقد استخرج قوم ما في القرآن من ظاء، وكان قدر ثلاثين كلمة، سوى ما يشتق منها ... وأما ما ليس في القرآن مما يكثر استعماله، فقدر عشرين كلمة ... فهذه أيدك الله جملة مختصرة، إذا أنت عرفتها ورددت إليها ما اشتق منها، كالظهارة من الظهور، وحظيرة الشوك من المحتظر، والظعائن من الظعن، وما أشبه ذلك، وعلمت أن كل ما عداها مما يكثر استعماله فهو بالضاد، كنت قد نحضت من العلم بحمل أعجز الحامل له، على

<sup>(</sup>١) المشكلات الصوتية في تعلم اللغة العربية للناطقين بغيرها حامعة المدينة العالمية أنموذج – د/ دكوري ماسيري، و أ/ سمية دفع الله أحمد الأمين – دولة ماليزيا وزارة التعليم العالي الماليزية/ حامعة المدينة العالمية، وكالة البحوث والتطوير – عمادة البحث العلمي بحلة المجمع سنة ٢٠١٢ صـــ ٩.

خفته، وحللت من التخصص محلا أعوز السامين له، على قربه، وأحييت ما أماته الناس، على شدة حاجتهم إليه، فقد قال أهل العلم: لا تجوز الصلاة خلف من يبدل الضاد ظاء في فاتحة الكتاب، ولا صلاته هو إذا وجد من يأتم به فتركه وصلى وحده، وسترى ذلك مستوعبا في باب غلط قراء القرآن إن شاء الله". (1)

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ٦٦: ٦٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الرعاية لتجويد القراءة وتحقيق لفظ التلاوة صـــ ١٨٤: ١٨٥.

يجعله لامًا مفخّمة، ومنهم من يشمّه الزاي، وكلّ ذلك لا يجوز".(١) فـ "الضاد حرف مجهور، وهو أحد الحروف المستعلية، وهو للعرب خاصة. ولا يوجد في كلام العجم إلا في القليل".(٢) وربما كان الذي أوقعهم في إبدال الضاد ظاءً هو فساد ألسنتهم بالنطق بحما في مخرج متفق، والجهل بالتفرقة بينهما في المنطق وقلة معرفتهم بلغة العرب.

# ٥. عدم الإلمام الجيد بطريقة أداء آي الذكر الحكيم ومعرفة أحكامه وطرائق نطقه:

وقد بين ذلك بوضوح في باب مستقل هو الباب الحامس والثلاثين وهو "باب غلط قراء القرآن" قال فيه: "أكثرهم لا يبالي بإظهار النون الحفيفة والتنوين عند الياء والواو، ولا يتحسس إلى ذلك، ولا يعده لحنا، كقوله تعالى: ﴿ أَن يَقُولُوٓا ﴾ (٣) ﴿ وَمِنْهُم مَن يَلْمِزُكَ ﴾ (٤) ﴿ أَلِيمًا ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلْأَرْضُ ﴾ (٥) وقوله تعالى: ﴿ وَإِن وَجَدْنَا آَكُمُ لُفَسِقِينَ ﴾ (١) وقوله تعالى:

<sup>(</sup>١) ينظر: النشر في القراءات العشر ١/ ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكتاب ٢/ ٤٠٦، وسر صناعة الإعراب ٢/٣١١، والرعاية ١٨٤.

<sup>(</sup>٣) سورة هود من الآية (١٢).

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة من الآية (٥٨).

<sup>(</sup>٥) سورة المزمل من الآيتين (١٣، ١٤).

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف من الآية (١٠٢).

﴿ مِن جَنَّتِ وَعُبُونِ ۞ وَزُرُوعِ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ ۞ ﴿ ( ) وما أشبه ذلك، حيث وقع في القرآن. ولم يقرأ أحد من الأئمة مثل هذا بالإظهار. وسألت أبا علي الحلولي ورحمه الله – عن الصلاة خلف من يظهر النون الخفيفة والتنوين عند الياء والواو، فقال: نكره الصلاة خلفه، لأنه قد خرق الإجماع، وقرأ بما لم يقرأ به أحد. وقال لنا الشيخ أبو محمد عبد الحق أيده الله: رأى بعض أهل العلم أن اللحن الذي لا يجوز مثل إظهار هذه النون الخفيفة ". ( ) ومنها: تشديد ما ليس مشددا. يقول: "وسمعت من يقرأ: ﴿ وَصَوَرَكُمْ فَأَخَسَ صُورَكُمْ فَأَخَسَ مُورَكُمْ فَا ليمن من قوله تعالى: ﴿ فَلَاكِ اللّذِي يَدُعُ أَلْيَلِيمَ ﴾ ( ) وتخفيفها لا يجوز؛ لأنه من قوله تعالى ﴿ يَوْمَ يُدَعُونَ إِلَى نَارِ جَهَنَمْ رَعًا ﴾ ( ) يقال: دعه يدعه، إذا رفعه، على وزن: شده يشده ". ( ) ومنها: المبالغة في إظهار النون الخفيفة والتنوين عند العين وما أشبهها، حتى تصير من يبالغ في إظهار النون الخفيفة والتنوين، عند العين وما أشبهها، حتى تصير إلى التشديد، فيقول يومئذن، في قوله تعالى: إلى التشديد، فيقول يومئذن، في قوله تعالى:

<sup>(</sup>١) سورة الدخان الآيتان (٢٥، ٢٦)

<sup>(</sup>٢) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) سورة التغابن الآية (٣)

<sup>(</sup>٤) سورة الماعون الآية (٢).

<sup>(</sup>٥) سورة الطور الآية (١٣).

<sup>(</sup>٦) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ٢٠٣.

﴿ ثُرُّ لَتُسْتَانُنَ يَوْمَإِ مِنِ النَّهِيرِ ﴾ (١)....(٢) ومنها: الوقف الخاطئ قال: "ورأيت بعض أثمة المساجد يتعمد الوقف على قوله تعالى: ﴿ وإذا رأيت ﴾ (٢) ثم يبتدئ ﴿ رأيت نعيا ﴾ (٤) ، وعلى قوله: ﴿ مطاع ثم ﴾ (٥) ويبتدئ ﴿ أمين ﴾ ، وعلى قوله تعالى: ﴿ الْوَرَرَكَيْكَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴾ (٢) ويبتدئ ﴿ إِرَمَ ذَاتِ الْعِمادِ ﴾ وبعضهم يتعمد الوف على إرم، ويبتدئ بذات العماد. وكذلك ربما تعمدوا الوقف على قوله تعالى: ﴿ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفُواجًا ﴾ (٢) وعلى قوله: ﴿ رُمُّ رَدَدَنَّهُ أَشْفَلَ سَفِلِينَ ﴾ (٨) وهذه المواضع وأمثالها لا يجوز أن يقف عليها إلا من غلبه النفس.... وبعضهم إذا وقف على آخر سورة القدر فقال: ﴿ سَلَمُ هِيَ حَتَّى مَطْلَعَ الْفَجْرِ ﴾ (٩) زاد ألفًا بين الفاء والجيم. وكذلك إذا وقف على آخر سورة العصر، فقال: ﴿ وتواصوا بالصبر ﴾ مد صوته حتى يتولد بين الصاد والباء ألف. ومثل هذا لا يجوز؛ لأنه

<sup>(</sup>١) سورة التكائر آية (٨)

<sup>(</sup>٢) ينظر: تثقيف اللسان صـ ٢٠٣: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الإنسان من الآية (٢٠)

<sup>(</sup>٤) سورة الإنسان من الآية (٢٠)

<sup>(</sup>٥) سورة التكوير من الآية (٢١)

<sup>(</sup>٦) سورة الفحر الآية (٦)

<sup>(</sup>٧) سورة النصر الآية (٢)

<sup>(</sup>٨) سورة التين الآية (٥).

<sup>(</sup>٩) سورة القدر الآية (٥)

زيادة حرف في كتاب الله - ﷺ - ... وهذا لا يقدر على التحرز منه إلا من قرأ شيئًا من العربية، أو واظب على قراءة القرآن على الأئمة".(١)

## ٦. محاكاة النطق الأعجمي في نطق بعض الحروف:

كما في قوله: "يقولون لبعض الصقور: "شذانق. والصواب: سوذانق، وسوذق، وسوذيق، وسوذنوق، كل ذلك بالسين، وهو فارسي معرب". (٢) ومن أسباب الخطأ في تبديل الحروف محاكاة النطق الأعجمي في نطق الحروف الفرعية غير المستحسنة يبدو ذلك من قوله: "ويقولون للقميص الذي لا كمي له: بكيرة، بحرف بين الكاف والقاف. والصواب: بقيرة، بقاف محضة". (٦) ولعل من ذلك أيضا قولهم: "اشترت الماشية. والصواب: اجترت، وهو أن تجتر ما في بطنها، ومن أمثالهم: لا أكلمك ما اختلفت الجرة والدرة، أي لا أكلمك أبدا... ويقولون: فلان مشتهد في حاجتك. والصواب: جلفاط، وصناعته الجلفطة، ذكره ابن دريد وغيره. ويقولون: سنبوسك. والصواب: حلفاط، سبنوسج وسنبوسق أيضا". (٤) فلعلهم كانوا ينطقون هذه الكلمات بحروف مزدوجة بين الجيم الشين كما في اشترت ومشتهد، أو بين الجيم والكاف

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ٢٠٣ - ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صــ ٤٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ٧٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صــ ٥٤.

الفتح ومعظمهم من الفرس الخراسانيين، وأسد واحد منهم — (أسد بن الفرات) — ومن البربر والأندلسيين. (١) إذ يشيع في نطقهم حروف غير مستحسنة ولا كثيرة في لغة من ترتضي عربيته، ولا تستحسن في قراءة القرآن ولا في الشّعر؛ وهي: الكاف التي بين الجيم والكاف، والجيم التي كالكاف، والجيم التي كالشين، والضاد الضعيفة، والصاد التي كالسين، والطاء التي كالتاء، والظاء التي كالثاء، والباء التي كالفاء. وهذه الحروف حيدها ورديئها أصلها التسعة والعشرون، لا تتبين إلا بالمشافهة. (٢) وهذه الحروف المزدوجة وغير المستحسنة "لا تكاد توجد إلا في لغة مرذولة غير متقبلة .... ولا يصح أمرها إلا بالسمع والمشافهة". (٦) فربما حولوها إلى أقرب الحروف إليها فحولوا الذي بين الجيم والشين إلى شين خالصة كما في اشترت ومشتهد، وحولوا الذي بين الجيم والقاف إلى القاف كما في قلفاظ، أو إلى الكاف

### ٧. عدم معرفة الفروق الدقيقة بين الألفاظ في الاستعمال:

بعض أهل صقلية لا يعرفون الفروق الدقيقة بين الألفاظ فيستعملون اللفظة في غير موضعها وقد بينا ذلك في حديثنا عن الأخطاء الدلالية والأسباب الكلية، بل إنه عقد لهذه الظاهرة في كلامهم لكثرتما بابًا مستقلا هو الباب الحادي والأربعون "باب ما يجري في ألفاظ الناس ولا يعرفون

<sup>(</sup>١) ينظر: العرب في صقلية صـــ ٣٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكتاب – سيبويه ٤/ ٤٣٢ بتصرف.

<sup>(</sup>٣) سر صناعة الإعراب صـــ ٥٩ بتصرف.

تأويله" (١) ولا فرق في ذلك بين العامة ومنهم والخاصة إذ ذكرنا أن أهل الفقه منهم أكثرهم لا يفرق بين: يجب وينبغي ويجوز. والصواب: ألا توضع لفظة منهن موضع الأخرى؛ لأن يجب إنما تكون في الفرائض، وينبغي في الندب، ويجوز في الإباحة. ويقولون للاغتسال من الجنابة وغيرها: غُسُل. والصواب: غَسُل، بفتح الغين، فأما الغُسُل، بالضم، فهو الماء...(٢) ولا يفرقون بين يجزيك ويجزي عنك، بل يضمون أوائلهما، ويتركون الهمز فيهما ويفرقون بين يجزيك ويجزي عنك، بل يضمون أوائلهما، ويتركون الهمز فيهما والصواب: وقص، بفتح القاف، والجميع: أوقاص. فأما الوقص، بالإسكان، فدق العنق لا غير. ويقولون: إذا ادعى المُودع ضياع الوديعة، والمرتمن ضياع الرهن ما أشبه ذلك، بكسر الضاد. والصواب: الضياع ... فأما الضياع بكسر الضاد، فجمع ضيعة ... ويقولون: كتاب القسم. والصواب: القسم بفتح القاف؛ لأن القسم هو النصيب، والقسم هو مصدر قسمت، وليس المراد أن يقال: كتاب النصيب المقسوم. ولكن المراد القسمة، والقسم بمعناها.

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ٢٣٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) وما ذكره ابن مكي هنا في لفظ الغسل مختلف فيه؛ حيث وافقه ابن الأثير فقال: "العُسْلُ بالضم الماء القليل الذي يُغْسَل به كالأُكْل لما يؤكل وهو الاسم أيضاً من غَسَلْته والغَسْل بالفتح المصدر وبالكسر ما يُغْسَل به من حطمي وغيره والغسل والغسْلة ما يُغْسَل به الرأس من خطمي وطين وأَشْنان ونحوه" لسان العرب (باب اللام فصل الغين). وخالفه الأزهري حيث قال: "الغُسْلُ: تمام غَسْلِ الْحلد كُله والمصدر: الغَسْلُ والغسْل: الخطميّ، والغَسُولُ: كلَّ شيء غسَلْتَ به رأسا أو ثوبا أو غيره، والغِسْلةُ آسٌ يُطَرَّى بأفاويه الطّيب بمتشَط به. تمذيب اللغة (الغين والسين واللام ٨/ ٨٨).

(۱) ومثلهم أهل الوثائق إذ يقولون: "مهر يحل بالبناء. والصواب: يحُل بضم الحاء، يقال من الحلول: حل يحل، ومن الحلال: حل يحل. ويقولون: وعلى هذا الزوج أن يدرر على زوجه نفقتها. والصواب: أن يدر براء واحدة مشددة. وإذا قال الأيم لم يريدوا إلا التي مات عنها زوجها أو طلقها. وليس كذلك. إنما الأيم: التي لا زوج لها، بكرًا كانت أو ثيبًا. قال الله عز وجل: وقال وأنكِحُوا الله يعرفوا الأيكار. ويقال للرحل أيضًا: أيم إذا لم تكن له زوج". (٣) ومما استعملوه و لم يعرفوا تأويله قولهم: "مالك في هذا الأمر طباخ. والطباخ أصله القوة والسمن، ثم استعمل في غيرهما، فقالوا فلان لا طباخ له، أي لا عقل له ولا حير عنده. قال حسان: ومنه قوله: لم تترك الفتنة من الناس طباخا". (١) ومن ذلك غلط أهل السماع مثل قول الشريف الضبي:

لو أن قومك نصلوا أرماحهم بعيون سربك ما أبل طعين

أنصلوا فينقلب المعنى؛ لأن معنى أنصلت الرمح: نزعت نصله، ومنه قيل لرحب: منصل الأسنة؛ لأنحم كانوا يترعون في الأسنة فلا يغزون ولا يتحاربون. ومعنى نصلته: ركبت نصله. فأراد: لو أن قومك ركبوا عيون

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صــ ٢١٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) سورة النور من الأية (٣٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: تثقيف اللسان صــ ٢٢٠.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صـ ٢٣٦.

سربك على أرماحهم ما أبل طعين، أي ما أفاق مطعون بها. والسرب: جماعة النساء. (١) استعمل اللفظ (أنصلوا) مزيدا بالهمزة في معنى المجرد (نصلوا) فانقلب المعنى إلى ضده.

## الانحراف عن صحيح الأصول اللغوية والأقيسة الفصيحة المعروفة

اهتم ابن مكي بما وقع في ألسنة أهل صقلية من انحرافات تبعد بهم عن حادة الصواب في قوانين اللغة وأصولها وصحيح قواعدها وفصيح أساليبها التي وضع ضوابطها وقوانينها علماؤنا الأوائل فصارت هي النموذج الأعلى للفصاحة ومقياس الاستقامة اللغوية وما عداها يعد لحنًا شائبًا لا يجوز استعماله، بل إن الكتاب أكثره في هذا الأمر تحديدًا وقد ذكرنا في حديثنا عن الأخطاء الصرفية والنحوية التي تحدثنا عنها تفصيلا ما يدلل على صحة ذلك، بل إن أهل الفقه لم ينجوا من ذلك كما ذكرنا، فوجدنا في كلام أهل صقلية عامتهم وخاصتهم أمثلة للاستعمال المخالف للقياس في استعمال بعض الصيغ الصرفية وقد نص العلماء على خطئها لمجيئها على خلاف أقيسة لغتهم الفصيحة ومنها: استعمال اسم الفاعل من الثلاثي وقد استعمل على وزن مضارعه مع إبدال حرف المضارعة ميما مضمومة وكسر ما قبل الآخر بالمخالفة لأصل القياس الصرفي، والعكس، وكذا في اشتقاق اسم المفعول على غير أصوله، وصوغ المضارع من الماضي، وكذا اسم الألة، واسم المكان، والنسب، والتصغير، وصيغ الجمع على غير أصولها اللغوية، ووحدنا ذلك أيضًا في المخالفة لقواعد النظم والتركيب وفقًا لنظام النحو العربي وأقيستهم أيضًا في المخالفة لقواعد النظم والتركيب وفقًا لنظام النحو العربي وأقيستهم وأيضًا في المخالفة لقواعد النظم والتركيب وفقًا لنظام النحو العربي وأقيستهم أيضًا في المخالفة لقواعد النظم والتركيب وفقًا لنظام النحو العربي وأقيستهم

(١) ينظر: السابق صـ ٢٢٨.

ابن مكي الصقلي (ت ٥٠١ هـــ) ونظرية تحليل الأخطاء في ضوء كتابه "تنقيف اللسان وتلقيح الجَنان" أ.د/ ممدوح إبراهيم محمود محمد

اللغوية الصحيحة. والتغيير الذي يصيب اللغة إن خرج عن قواعد اللغة المتفق عليها والخاضعة للضوابط المرسومة عد خطأ صرفا أو نوعًا من اللحن أو الانحراف في أقل تقدير. إن هؤلاء المعياريين يفرضون القواعد ويفرضون الالتزام بها، إذ اللغة عندهم "ما يجب أن يتكلمه الناس". إنهم ينهجون المنهج المعياري الذي يعني بوضع معايير ومقاييس لغوية معينة ينبغي اتباعها والأحذ بها دائما وأبدا. فما جاء على وفق هذه المعايير والمقاييس فهو صواب، وما حاء على خلاف ذلك فهو خطأ". (١) ومما ورد من ذلك علاوة على ما ذكرناه سابقًا ألهم يقولون قولون في جمع "ماء": "ميات". والصواب: "مياه" و"أمواه" بالهاء؛ لأن الحمزة من ماء مبدلة من هاء، أصله: موه فلما تحركت الواو وانفتح ما قبلها انقلبت ألفا، ثم أبدلوا من الهاء حرفا جلدا وهو الهمزة، والدليل على ذلك قولهم: ماهت الركية، وأمواه ومياه في الجمع. كذلك يقولون في جمع "عضة": عضات. والصواب: ويقولون: في جمع شفة: شفاه بالهاء. ويقولون في جمع شفة: شفاه بالهاء. ويقولون في جمع شفة: شفاه بالهاء. ويقولون في جمع شفة: شفاه بالهاء.

إذا هب أرواح الشتاء الزعازع

<sup>(</sup>١) دراسات في علم اللغة – د/ كمال محمد بشر صــ ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ٢٧.

فأما قولك: رياح، فالياء فيه مبدلة من واو، وكذلك هي في ريح، وإنما أبدلت واوه ياءً لانكسار ما قبلها كميزان وميقات. (١) ويقولون في جمع حدي: حديان. والمتفصحون منهم يقولون: الجداء، وكل ذلك خطأ. والصواب: أحد، في قليل العدد. وحداء في كثيره، ووزن أجد: أفعل، كقولك أكلب في جمع كلب، وفي قليل العدد، وكلاب في الكثير. والأصل في أحد: أحدي، استثقلت الضمة على الياء فحذفت، وكسر ما قبل الياء، إذ ليس في الكلام ياء ساكنة قبلها ضمة، وحذفت الياء لسكونها وسكون التنوين. وكذلك ما كان من هذا الباب، مثل: أظب، جمع ظبي، وأيد، جمع ليد. وهذا حجة من قال: وزن يد: فعل. وكذلك ما كان آخره واوا، كدلو وحقو، يقولون في جمعه: أدل وأحق، لأن الأسماء ليس فيها ما آخره واو قبلها ضمة، وإنما يكون ذلك في الأفعال، لأن الأسماء تتغير بالنسبة والإضافة وغير ذلك. فإذا أدى قياس إلى ذلك أبدل من الواو ياء، ومن الضمة كسرة، وغير ذلك. باب ما آخره ياء. والأصل المرفوض: أدلو، وأحقو". (٢) ويقولون:

(١) ينظر: السابق صــ ٧٤. فأصل ريح روح لاشتقاقها من الرّوح، وَإِنَّمَا أبدلت الْوَاو يَاء في ريح للكسرة الَّتِي قبلهَا، فَإِذَا جمعت على أَرْوَاح فقد سكن مَا قبل الْوَاو، وزَالت الْعلَّة الَّتِي توجب قَلبهَا يَاء فَلهَذَا وَحب أَن تُعَاد إِلَى أَصُلهَا، كَمَا أَعِيدَت لَهَذَا السَّبَ في التصغير فَقيل: رويحة. وَنظير قُولهم: ربح وأرواح قَولُهم في جمع ثوب وحوض: ثياب وحياض، فَإِذَا جمعوها على أَفعَال قَالُوا: أَثُواب وأحواض". فهم قاسوا الأرياح على رياح، وأصل رياح رواح؛ لأنما جمع الريح، وهو في الأصل روح، فلما سكنت الواو وكسر ما قبلها أثر عليها فقلبها ياء، فقاسوا على ذلك الأرياح، والعلة هنا غير موجودة، لكن إلفهم لرياح كان مدحلهم إلى هذا القياس الخاطئ.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ١٥١، ١٥١.

هذا حديث مزاد فيه، وثوب مصان. والصواب: مزيد، ومصون، وقد قيل فيه: مصوون، على التمام. ولم يجيء في ذوات الواو على التمام إلا حرفان: مسك مدووف، وثوب مصوون، فأما ذوات الباء فتجيء على النقص وعلى التمام، نحو: طعام مكيل ومكيول، وثوب مخيط ومخيوط، وطعام مزيت ومزيوت".(١) ويقولون: حيوة بن شريح. والصواب: حيوة. وليس في كلامهم اسم فيه ياء ساكنة بعدها واو إلا: حيوة، وضيون، وهو القط وكيوان وهو زحل.(٢٠) ويقولون: عنقود، وعصفور، وزعرور. والصواب: الضم في هذا الباب. وليس في كلام العرب فعلول، بفتح الأول، إلا قولهم: بنو ضعفوف لا يغير، لخَول باليمامة. (٣) ومنه غلط الوثائق: "لا يكاد أحد منهم يقول إلا: شهد الشهود المسمون بضم الميم الثانية. والصواب: المسمون، بفتحها، لأنه جمع مسمى، كما تقول: مصطفى ومصطفون. ويقولون: أقر المكني بأبي قسلان. والصواب: المكني، بفتح الميم وكسر النون وتشديد الياء، يقال: كنوت الرجل، وكنيته، فهو مكين". (٤) ومن ذلك الخطأ في ألفاظ العدد مثل قول بعض الخاصة: "ثلاث شهور، وخمس شهور، وما أشبه ذلك، من العدد الذي دون العشرة، وذلك غلط من وجهين: أحدهما أن المذكر لا يقال فيه إلا ثلاثة، وأربعة، وخمسة إلى عشرة، بإثبات الهاء، وإنما تحذف في المؤنث نحو: ثلاث نسوة، وأربع سنين، وما أشبه ذلك،

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صــ ١٣٢، وصــ ٨٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صـ ٨٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صـــ ٥٩ - ١١٨، وصــ ١٩٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صــ ٢١٨ - ٢٢٨.

والآخر أن الشهور إنما تكون في كثير العدد، فأما ما دون العشرة فإنما تضاف إلى الأشهر لا إلى الشهور. وكذلك كل ما كان على فعل إنما يجمع في قليل العدد على أفعل. فصار قول العامة: خمسة أشهر، وتسعة أشهر، وسبعة أشهر، ونحو ذلك، أقرب إلى الصواب من قول الخاصة: خمس شهور. وكذلك يقولون: أربع أيام، وخمس أيام، ونحو ذلك. والصواب: أربعة أيام، وخمسة أيام، بإثبات علامة التأنيث، كما تقول العامة". (1)

## ٩. عدم ورود السماع بالكلمة الملحنة:

المقصود بالسماع هو: "ما ثبت في كلام من يوثق بفصاحته، فشمل كلام الله تعالى، وكلام نبيه - ولام العرب قبل بعثته وفي زمنه وبعده، إلى أن فسدت الألسنة بكثرة المولدين نظمًا ونثرًا عن مسلم أو كافر". (٢) وقد اهتم ابن مكي كثيرًا بالسماع واعتبره معيارًا حاكمًا في التصويب اللغوي فصوب كثيرًا مما لحنه غيره بناء على السماع عن العرب بل عقد لذلك بابًا مستقلا هو الباب الحادي والثلاثون "باب ما تنكره الخاصة على العامة وليس بمنكر" وفيه ذكر طائفة كبيرة من الألفاظ التي وردت في كلام عامة أهل صقلية وأنكرها عليهم خاصتهم وعدوها من قبيل الخطأ واللحن، لكن ابن مكي صوب كلام العامة واعتبره صحيحًا لا خطأ فيه إذا كان قد ورد به سماع من كلام العرب الفصحاء وإن كان قليلا أو حاريًا

<sup>(</sup>١) السابق صـ ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) الاقتراح في أصول النحو – السيوطي صـــ ٣٩.

على مثال لغة ضعيفة، وإن كان غيره أفصح منه. (١) فالسماع عنده أحد الأصول اللغوية التي يعتمد عليه في الحكم بالصواب أو الخطأ في الاستعمال وإن كان قليلا أو غيره أفصح منه أو أنكره بعض العلماء، وهو في ذلك يأخذ بمقاييس الكوفيين الذي يقيسون على المسموع وإن كان بيتا واحدا خلافا للبصريين الذين لا يعتدون بالمسموع إلا إذا كان كثيرا مشهورا. من ذلك قوله في هذا الباب: "قولهم للمائدة: ميدة، معروف مسموع، حكاه أبو عمر الجرمي وابن الأنباري وغيرهما ... ومن ذلك قولهم: شعير، وسعيد، وشهدت على بكذا، ولعبت، بكسر الأول. وهكذا جائز وكذلك كل ما كان وسطه حرف حلق مكسورا، فإنه يجوز أن يكسر ما قبله، كقولك: بعير ورغيف، ورحيم. وهي لغة لبني تميم. وزعم الليث أن من العرب قوما يقولون في كل ما كان على فعيل: فعيل، بكسر أوله، وإن لم يكن فيه حرف حلق، فيقولون: كثير، وكبير، وحليل، وكريم، وما أشبه ذلك ... وكذلك يقولون: دحاحة، ودجاج، بالكسر، جائز، إلا أن الفتح أفصح ... وكذلك قولهم: القران، بترك الهمز وفتح الراء، ينكره المتفصحون، ويرونه من ألفاظ النساء والعوام، وهو حائز صواب، قرأ به الأئمة ... وكذلك قولهم: عتى في موضع حتى صواب غير منكر، تقول: سرت حتى دخلت المدينة، وسرت حتى دخلتها. والعين لغة هذيل و ثقيف ... وكذلك ولهم: لعنك تقوم، بمعنى لعلك تقوم،

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ١٨٦ وما بعدها.

وأسافر لعنى أرزق، ولعنا نرحم ... وكذلك قولهم في عائشة: عيشة ليس بمنكر، إلا أنما ضعيفة".(١)

أما ما ورد عنهم من دون أن يرد به سماع عن أيٌّ من العرب قديما وإن قلّ فلا يعتد به ويعتبره لحنا صريحا ومن ذلك: "يقولون: حَمص، بفتح الميم وحمص، بكسرها، أفصح وأكثر، ولم يرو حَمص، بفتح الميم عن أحد من أهل اللغة إلا عن ابن الأعرابي وحده، حكاها ولم يعرفها". (٢) وكذلك "البطة: والدحاجة. والنعامة، والحية، والبقرة، والجرادة، وقد روى عن الكسائي أنه قال: قال لي بعض الأعراب: رأيت حرادًا على حراده. فقلت له: أجمعا على واحدة؟ فقال: لا بل ذكرا أنثى وهذا شاذ لم يسمع بمثله". (٣) و "يقولون: اقطعه من حيث رق. والمسموع من كلام العرب: من حيث رك، قال ابن قتيبة في غريب الحديث: وهما سواء، ولكن المسموع بالكاف". هو (باب في تعارض السماع والقياس) بين فيه حدود السماع ومقايسه هو (باب في تعارض السماع والقياس) بين فيه حدود السماع ومقايسه غيره ... وإن شذ الشيء في الاستعمال وقوي في القياس كان استعمال ما غيره ... وإن شذ الشيء في الاستعمال وقوي في القياس كان استعمال ما كثر استعماله أولى وإن لم ينته قياسه إلى ما انتهى إليه استعماله ... واعلم أنك إذا أداك القياس إلى شيء ما ثم سمعت العرب قد نطقت فيه بشيء آخر

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صـ ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صــ ١٩٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صــ ١٧٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صـ ٧٠.

على قياس غيره فدع ما كنت عليه إلى ما هم عليه. فإن سمعت من آخر مثل ما أجزته فأنت فيه مخير: تستعمل أيهما شئت. فإن صح عندك أن العرب لم تنطق بقياسك أنت كنت على ما أجمعوا عليه البتة وأعددت ما كان قياسك أداك إليه لشاعر مولد، أو لساجع، أو لضرورة؛ لأنه على قياس كلامهم. بذلك وصى أبو الحسن. وإذا فشا الشيء في الاستعمال وقوي في القياس فذلك ما لا غاية وراءه نحو منقاد اللغة من النصب بحروف النصب والجر بحروف الجر والجزم بحروف الجزم وغير ذلك مما هو فاش في الاستعمال، قوي في القياس، وأما ضعف الشيء في القياس، وقلته في الاستعمال فمرذول مطرح؛ غير أنه قد يجيء منه الشيء إلا أنه قليل...".(١) بل إنه عقد بابًا سماه مطرح؛ غير أنه قد يجيء منه الشيء إلا أنه قليل...".(١) بل إنه عقد بابًا سماه يرد على لسان بعض العرب و لم يرد به سماع عن العرب الفصحاء.

## التوهم أو القياس الخاطئ:

التوهم ظاهرة من ظواهر اللغة العربية التي عرفها اللغويون والنحويون واستخدموها في تفسير بعض المفردات اللغوية والتراكيب النحوية التي حرت على غير ما عهد له في علمي اللغة والنحو. (٣) وعرفوه بأنه: "الظن أو التخيل الذي يبيح للمتكلم الخروج بالكلام في إعرابه على غير وجهه الذي يقتضيه

<sup>(</sup>١) الخصائص ١/ ١١٩ – ١٢٧ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) السابق ٢/ ١٩.

<sup>(</sup>٣) التطور اللغوي مظاهره وعلله وقوانينه صـــ ١٠٠.

الكلام توهما لوجود عامل متوهم". (1) وقد شاع استعمال هذا المصطلح (التوهم) – أو ما رادفه الغلط، التشبيه، السهو – عند النحاة قديما كالخليل، وسيبويه (7) والزجاج (٣) وابن حني (٤)، وابن هشام (٥) وغيرهم. وهو عندهم لون من ألوان التفسير لبعض الظواهر اللغوية التي تعجز أقيسة النحويين والصرفيين عن استيعابها، وإخضاعها لقواعدهم.

أما القياس الخاطئ فهو عبارة عن: "خروج بالصيغة عن مدارها الطبيعي والدخول في صيغة أخرى". (٦) أو هو: "تشبيه صيغة صرفية بصيغة أخرى تتفق معها في البناء الصرفي، لكنها على "خلاف ما تعارف عليه أهل اللغة وجرى في كلامهم". (٧) وهذا القياس الخاطئ وإن كان مصطلحا حديثًا — (إذ كان يعبر عنه قديمًا بالتوهم أو الغلط أو التشبيه أو الحمل كما ذكرنا) — إلا أن له أصولًا في الفصحى، فهو كظاهرة لغوية موجود منذ القدم، والتوهم ليس في حقيقته إلا قياسًا خاطئًا. فالتوهم أو القياس الخاطئ ما هما إلا تفسير لبعض الظواهر اللغوية التي تعجز أقيسة النحويين والصرفيين عن

<sup>(</sup>١) معجم المصطلحات النحوية والصرفية صــ ٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) الكتاب ٤/ ٥١، ٣٣٤.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه — للزُّجَّاج ١/ ٣١١.

<sup>(</sup>٤) المحتسب ١/ ٢٤١، ٢/ ٢٧، ٢٠٤، والخصائص ٢/ ٢٠٠، ٢٧٦،

 <sup>(</sup>٥) مغني اللبيب عن كتب الأعاريب - ابن هشام الأنصاري صـ ٥٥٣، ٦١٩، ٦٢٠، ٦٨٣،
 ٦٩٢.

<sup>(</sup>٦) أسس علم اللغة العام - ماريو باي صــ ١٤١.

 <sup>(</sup>٧) القياس الخاطئ وأثره في التطور اللغوي- د/ عبد العزيز مطر- بحلة الهيئة المصرية العامة للتأليف
 والنشر/ مصر، السنة التاسعة، العدد (١٠٥)، سبتمبر ١٩٦٥م صــ ٢٣.

تفسيرها بسبب حروج هذه الظواهر عن القواعد العامة المطردة. فكلاهما يعنى به عدم قياسية الظاهرة الموصوفة به، وفي كل منهما حروج عن قواعد اللغة وأصولها المتمثلة في السماع والقياس والإجماع، وقد استعملهما النحاة قديما وحديثا تصريحا أو تلميحا لتفسير بعض الانحرافات اللغوية المحمولة خطئا على غيرها، وتعليلها في مختلف المستويات الصوتية والصرفية والنحوية والدلالية. إذ يتوهم المتكلم صحة كلامه ترجيحًا منه بصحته، وظنًا أنه يلتزم بالقواعد والأصول اللغوية، فلا نأخذ بتوهمه ولا نعتد بكلامه؛ لثبوت قاعدة أو أصل ينفى توهمه أو يثبته.

كذا فسر المصنفون في اللحن بعض الأخطاء اللغوية التي تقع على لسان العامة أو بعض الخاصة بالتوهم أو القياس الخاطئ مما يدل على إدراكهم لدورهما في وقوع الأخطاء اللغوية، وكان ابن مكي قد اهتم بحذه الظاهرة اهتمامًا واسعًا في تعليله لأخطاء أهل صقلية فعقد لها بابين مستقلين هما الباب الثاني والعشرون "باب ما حاء جمعا فتوهموه مفردا" والباب الثاني والأربعون "باب ما تأولوه على غير تأويله" وقد تحدثنا عنه سابقًا في الأخطاء الكلية بما يغني عنه هنا. بالإضافة إلى ما أورده من هذه الظاهرة في الأبواب الأحرى. فمن الباب الأول "باب ما جاء جمعا فتوهموه مفردا" يقول: "من ذلك: المصران، يجعلونه واحدًا، ويكسرون ميمه. وإنما هو جمع مصير، يقال: مصير ومصران، كما يقال: رغيف ورغفان. ثم يجمع المصران على مصارين، فالمصارين جمع الجمع، وكذلك الطير يجعلونه واحدا، يقولون: اشتريت طيرًا واحدًا، واشتريت طيرين، أي اثنين من الطير، والطير إنما هو جمع لا واحد.

والواحد طائر، والأنثى طائرة. تقول: اشتريت طائرًا وطائرين. قال الله - عز وجل -: ﴿ فَخُذُ أَرْبَعَةَ مِّنَ الطّيرِ فَصُرُهُنَ إِلَيْكَ ﴾ (١) ثم يجمع الطير على أطيار وطيور، قال أبو حاتم، وربما قالوا: طائر وطوائر. وكذلك الجنان، لا يعرفونه إلا البستان المفرد، وليس كذلك. إنما الجنان جمع جنة، كشنة وشنان ... وكذلك الزناد، يجعلونه واحدًا، وهو جمع، يقال: زند وزندة، والجمع زناد". (٢)

ومما ورد عرضًا في الأبواب الأحرى من هذه الظاهرة قال: "يقولون: هذا حديث مزاد فيه، وثوب مصان. والصواب: مزيد، ومصون، وقد قيل فيه: مصوون، على التمام. ولم يجئ في ذوات الواو على التمام إلا حرفان: مسك مدووف، وثوب مصوون، فأما ذوات الياء فتجيء على النقص وعلى التمام، نحو: طعام مكيل ومكيول، وثوب مخيط ومخيوط، وطعام مزيت ومزيوت". (٣) فهذا من قبيل القياس الخاطئ في الصيغ المتعدية بالهمزة عند بناء اسم المفعول منها. ومنه: "يقولون: الفستُق، والصواب: الفستَق، بفتح التاء، قال الراجز:

و لم تذق من البقول الفستقا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة من الأية (٢٦٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صـــ ١٥٥، ١٥٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صـ ١٣٢.

توهم أن الفستق من البقول. (۱) ويقولون: قبو ويجمعونه على أقبية. والصواب: قبو بالتخفيف وإسكان الباء، وجمعه: أقباء على غير قياس. ولو جمع على القياس لقيل: أقب، كما يقال: أدل ودلاء، في جمع دلو. وهو من قولك: قبوت الشيء قبوا، إذا جمعته. (۲) ويقولون: الآذري. والصواب: أذري، بالقصر، وأذربي على غير قياس؛ لأنه منسوب إلى أذربيحان بفتح الذال وإسكان الراء. (۳) وقول طرفة: ويقال المرقش:

فسقى ديارك غير مفسدها صواب الربيع وديمة تممي

يكسرون الكاف من ديارك يتوهمونه خطاب مؤنث، وليس كذلك أنشده أبو عبيد في غريب الحديث بفتح الكاف ... (1) ومن ذلك غلط أهل الطب إذ "يقولون – (أهل الطب) –: "إذا أرادوا تعظيم عالم بالطب: قال فلان المتطبب. يتوهمون أنه أبلغ من طبيب. وليس كذلك؛ لأن المتفعل هو الذي يدخل نفسه في الشيء، ليضاف إليه، ويصير من أهله، ألا ترى أنك تقول: ما فلان بشجاع، وإنما هو متشجع؟ ولا هو حليد، وإنما هو متحلد؟ ... ففرق ما بين طبيب، ومتطبب، كفرق ما بين حليم ومتحلم، وحليد ومتحلد.

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صــ ٩٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: السابق صــ ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السابق صـ ١٤٩.

<sup>(</sup>٤) ينظر: السابق صــ ١٠٩.

<sup>(</sup>٥) ينظر: السابق صــ٧٢٣، ٢٢٤.

#### الخاتمة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وبعونه وتوفيقه نصل إلى النهايات وتتحقق الغايات، والصلاة والسلام على الهادي البشير والسراج المنير سيد الأولين والآخرين سيدنا محمد وعلى آله ومن اتبع هداه إلى يوم الدين. وبعد فقد من الله علي بإنجاز هذا البحث العلمي الذي نتج عنه نتائج عدة أجمل بعضها في التالي:

1. أن بعضًا من علمائنا القدامي وأبرزهم وفي مقدمتهم ابن مكي الصقلي قد تجلت لديهم أسس منهج تحليل الأخطاء وإجراءاته المختلفة، ابتداءً من جمع المادة، وانتهاءً بتصويب الأخطاء وعلاجها، بل تلتقي كثيرًا من المعايير اللسانية الحديثة في معالجة الأخطاء، مما يبرهن على أن هذا المنهج ذو حذور عربية قديمة أبان عنها تطبيقا وتلميحا وإشارة علماؤنا القدامي، ولكن المحدثين من الغربيين ألبسوه حلة جديدة، وعمقوا حانبيه التنظيري والتطبيقي خاصة في مجال تعليم اللغات، فمنهج تحليل الأخطاء قديم حديث؛ قديم في نشأته وأسسه، وحديث في التنظير والتقعيد له.

7. أن ابن مكي كان كغيره من اللغويين القدماء يعترفون بالسماع أو بالتطور القديم، أما التطور الجديد فهو لحن عندهم حتى وإن كان مشاهًا لما سمعوه؛ لذا نجدهم يحكمون بالخطأ أو الغلط أو اللحن على كلمات لها نظير من كلام العرب القدماء؛ لأنها لم تسمع عنهم قديمًا وهذا وارد بكثرة في تتقيف اللسان فلا يعترف مثلا بحذف الهمزة تخفيفا في اللبا لأول ما يحلب من اللبن. والصواب: اللبأ، بالهمز والقصر، ولا في رية بدلا من رئة، ولا في

حاتم طي بدلا من حاتم طيء بحمزة بعد ياء مشددة، ولا في قمرى اللحم بدلا من قمراً (۱) مع ألها على قياس التخفيف؛ لألها لم تسمع عن العرب. كذا يقال البرد اليوم قارسٌ وقريسٌ، ولا تقل: قارصٌ، مع أن السين والصاد يبدل كل منهما من الآخر. بدليل قول الخليل "والقريصُ لغة في القريس". (۲) في القرص من الخبز وشبهه. وقد أحسنوا في ذلك في رأيي؛ لأنه لو سمح لهذا التطور الحديث بالدخول إلى الفصحى لكان ذلك سببًا في ضياعها وتغليب العامية عليها وهو ما يريده أعداء اللغة، فالوقوف باللغة عند حد المسموع عن العرب في عصور الاحتجاج هو الذي حفظ للغة وحدتما وسلامتها وصفاءها ونقاءها، وحقق لها وللأمة وحدتما اللغوية وهويتها الدينية، وربطها بتراثها الخالد.

٣. لم يكتف ابن مكي بجمعه أخطاء أهل عصره في بلده صقلية، بل صنفها حسب أنواعها، من أوزان وأبنية، وتصريف واشتقاق، وأغلاط أهل الاختصاص من قراء القرآن، وأهل الحديث، والطّب وغيرهم، كما أنصف العامة من الناس أحيانا، وخطّأ الخاصة أحيانا أخرى، بالإضافة إلى الشواهد الشعرية والأمثال العربية التي دعمت مادته العلمية، وكان ابن مكي أدق علمائنا القدامي في تصنيفه للأخطاء اللغوية وهو التصنيف الذي يلتقي مع النظرية الحديثة.

<sup>(</sup>١) ينظر: السابق صـ ١٢٢، ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) العين (باب القاف والصاد والراء معهما).

٤. خطأ ابن مكي كثيرًا من كلام عامة أهل صقلية وهو لغة من لغات العرب القديمة وقد خالف بذلك مقياسه الصوابي الذي اعتمده لنفسه إذ يقيس عليها مرجحًا الأفصح منهما على أختها ما لم تكن رديئة فإنه لا يقبلها، كما خالف منهجه حين خطأ كتاب الدواوين من أهل صقلية في قوله: "لا يكاد أحد منهم يقول إلا شهد الشهود المسمون بضم الميم الثانية. والصواب: المسمون، بفتحها؛ لأنه جمع مسمى، كما تقول: مصطفى ومصطفون". (١) في حين أجاز الكوفيون ضم ما قبل الواو، وكسر ما قبل الياء مطلقًا، فتقول: موسون وموسين وحكاه ابن ولاد عن العرب، وقال سيبويه: الضم خطأ". (٢) في حين كان يعتد بآراء الكوفيين ولا يخطئهم عند اختلافهم مع البصريين.

٥. كان ابن مكي الصقلي يقف موقفًا وسطًا بين المتشددين والمتساهلين، فلم يكن متساهلا تساهلا شديدًا مثل ابن هشام اللحمي.

٦. يعد كتاب تثقيف اللسان صورة معبرة وكاشفة عن طبيعة اللغة العربية في صقلية وعن اللهجة الصقلية وما تتسم به من خصائص لغوية بصفة خاصة.

٧. تأثرت العربية في صقلية بموحات التروح إليها من أناس ذوي طبائع
 نطقية مختلفة، وفيها تداخلت اللهجات العربية في المجتمع الصقلى تداخلا

<sup>(</sup>١) ينظر: تثقيف اللسان وتلقيح الجنان صــ ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ارتشاف الضرب ٢/ ٥٨٠.

كبيرًا بحيث لا يمكننا أن نقول إن اللهجة الصقلية لها سمات لهجية محددة أو غالبة، بل قد نجد الظاهرة وعكسها قي ذات المجتمع، والعربي حين يجتمع في لسانه لغتان فصاعدا فالأكثر أن "تكون لغته في الأصل إحداهما ثم إنه استفاد الأحرى من قبيلة أخرى وطال بها عهده وكثر استعماله لها فلحقت لطول المدة واتصال استعمالها بلغته الأولى". "وقد يتكلمون بما غيره عنده أقوى منه، وذلك لاستخفافهم الأضعف إذ لولا ذلك لكان الأقوى أحق وأحرى". كما ذكر ابن حني. (1)

اللهم صل وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليما كثيرًا عدد كل نفس وعدد ما وسعه علم الله

<sup>(</sup>١) ينظر: الخصائص ١/ ٣٧٣، ٣٧٤.

### المصادر والمراجع:

- ١. اتجاه في تحليل الأخطاء لا يعتمد على المنهج التقابلي حاك ريتشاردز تعريب/محمود إسماعيل صيني وإسحاق محمد الأمين بحث من سلسلة بحوث التقابل اللغوى وتحليل الأخطاء د، ت.
- ٢. الأخطاء الشائعة في الكلام لدى طلاب اللغة العربية الناطقين بلغات أخرى دراسة وصفية وتحليلية د/ عبدالعزيز العصيلي رسالة ماجستير في معهد تعليم اللغة العربية/ جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ١٤٠٥هـ.
- ٣. الأخطاء اللغوية الشائعة في كتابات الدارسين في برامج تعليم اللغة العربية الناطقين بلغات أخرى دراسة ميدانية هويدا الحسيني رسالة ماجستير بكلية التربية جامعة المنصورة ١٩٨٨م.
- ٤. أدب الكاتب ابن قتيبة الدينوري تح/ محمد الدالي مؤسسة الرسالة د، ت.
  - ٥. الأدب المقارن د/ طه ندا دار النهضة العربية / بيروت ١٩٧٥م.
- ٦. ارتشاف الضرب من لسان العرب أبو حيان الأندلسي تح/رجب عثمان عمد مراجعة د/ رمضان عبد التواب مكتبة الخانجي/القاهرة ط/ الأولى ١٤١٨هــ/ ١٩٩٨م.
- ٧. إرشاد السالك إلى حل ألفية ابن مالك برهان الدين إبراهيم بن محمد بن أبي بكر بن أيوب بن قيم الجوزية تح د/ محمد بن عوض بن محمد السهلي أضواء السلف/ الرياض الطبعة/الأولى ١٣٧٣هــ ١٩٥٤/م.
- ٨. أسس تعلم اللغة وتعليمها هـ. دوجلاس براون ترجمة: د/ عبده الراجحي، ود/ على على أحمد شعبان دار النهضة/ بيروت ١٩٩٤م.
- ٩. أسس علم اللغة العام ماريو باي ترجمه د/ أحمد مختار عمر ط/ الثالثة العام.
- .١. الأسلوب دراسة لغوية إحصائية د/ سعد مصلوح عالم الكتب/ القاهرة ط/ الثالثة ٩٩ ٢م.

- ١١. الأصول في النحو أبي بكر محمد بن سهل بن السراج تح د/
   عبد الحسين الفتلى مؤسسة الرسالة/ بيروت ط/ الثالثة ١٩٨٨م.
- ١٢ الأعلام خير الدين الزركلي دار العلم للملايين ط/ الخامسة عشر أيار / مايو ٢٠٠٢م
- الاقتراح في أصول النحو جلال الدين السيوطي ضبطه وعلق عليه / عبد الحكيم عطية، راجعه وقدم له / علاء الدين عطية دار البيروتي / دمشق ط / الثانية ٢٤٢٧هـ / ٢٠٠٦م.
- ١٤. إنباه الرواة على أنباه النحاة جمال الدين أبو الحسن على بن يوسف القفطي تح/ محمد أبو الفضل إبراهيم دار الفكر العربي/ القاهرة، ومؤسسة الكتب الثقافية/ بيروت ط/الأولى، ١٤٠٦هـ/ ١٩٨٢م.
- ١٥. أوضح المسالك إلى ألفية بن مالك تح/ فخر الدين قيادة دار الجبل/ بيروت ط/ الخامسة ١٩٧٩م.
- ١٦. بحوث ودراسات في اللسانيات العربية عبد الرحمن الحاج صالح منشورات المجمع الجزائري اللغة العربية/ الجزائر ٢٠٠٧م.
- بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة جلال الدين السيوطي تح/ محمد أبو الفضل إبراهيم المكتبة العصرية لبنان/ صيدا.
- ١٩. البلغة إلى أصول اللغة أبو الطيب محمد صديق خان القنوجي تح/ سهاد حمدان أحمد السامرائي (رسالة ماجستير من كلية التربية للبنات جامعة تكريت بإشراف الأستاذ الدكتور أحمد خطاب العمر) د، ت.
- ۲۰. البلغة في تراجم أئمة النحو واللغة مجد الدين الفيروزآبادى دار سعد الدين للطباعة والنشر والتوزيع ط/ الأولى ١٤٢١هــ/ ٢٠٠٠م.
- ١٢٠. البيان والتبيين الجاحظ تح/ عبد السلام هارون مكتبة الخانجي/القاهرة ط/ السابعة ١٤١٨هــ/١٩٨٨م.

- ٢٢. تاج العروس من جواهر القاموس محمد مرتضى الزبيدي تحقيق محموعة من المحققين دار الهداية.
- ٢٣. تتقيف اللسان وتلقيح الجنان أبو حفص عمر بن خلف بن مكي الصقلي تح/ مصطفي عبد القادر عطا دار الكتب العلمية ط/ الأولى د، ت.
- 74. تحليل الأخطاء في التعبير الشفوي بالتطبيق على معهد دار السلام الحديث كونتور جاوى الشرقية (بحث تكميلي لنيل درجة الماجستير في تعليم اللغة العربية جامعة مولانا مالك إبراهيم الإسلامية الحكومية بملانج/ جمهورية إندونيسيا) للطالب/ محمد خير الدين ٢٠٠٨/ ٢٠٠٩م.
- ٢٥. التحليل التقابلي "أهدافه ومستوياته" فريدة مولوج المحلة الدولية للدراسات اللغوية والأدبية العربية، المجلد ١ العدد ٢، ١٩ ٢٠١٩.
- ٢٦. تحليل الخطاب وتعليم مفردات العربية للناطقين بغيرها د/ وليد العناتي مجلة البصائر مجلد ١٣، العدد ٢، ربيع الأول ٢٠١١ (٢٠١٠م.
- ۲۷. تصحیح التصحیف و تحریر التحریف صلاح الدین خلیل بن أیبك الصفدي تح/ السید الشرقاوي مكتبة الخانجي/ القاهرة ط/ الأولى المدال ۱۹۸۷ مـــ/ ۱۹۸۷م.
- ٢٨. تصحيح الفصيح وشرحه ابن دُرُستُويَه تح د/ محمد بدوي المختون المجلس الأعلى للشئون الإسلامية/القاهرة ١٤١٩هــ/ ١٩٩٨م.
- ٢٩. التطور اللغوي مظاهره وعلله وقوانينه د/ رمضان عبد التواب مكتبة الخانجي/ القاهرة ط/ الثانية ١٩٩٧م.
- .٣. تقويم اللسان جمال الدين أبو الفرج الجوزي تح د/ عبد العزيز مطر دار المعارف ط/ الثانية ٢٠٠٦م.
- ٣٠. تحذيب اللغة أبو منصور الأزهري تح/ محمد عوض مرعب دار إحياء التراث العربي/ بيروت ط/ الأولى ٢٠٠١م.

- ٣٢. التهذيب بمحكم الترتيب ابن شهيد الأندلسي (الجمع بين كتابي لحن العامة للزبيدي) تح د/ علي حسين البواب مكتبة المعارف للنشر والتوزيع/ الرياض الطبعة/ الأولى ١٤٢٠/ ١٩٩٩م.
- ٣٣. الجاحظ رائد علم اللغة التطبيقي في التراث العربي د/ جاسم على جاسم محلة العلوم الإنسانية جامعة محمد خيضر بسكرة /الجزائر العدد (٢٧/ ٢٨) نوفمبر ٢٠١٢م.
- ٣٤. الجدول في إعراب القرآن الكريم محمود بن عبد الرحيم صافي دار الرشيد/ دمشق، ومؤسسة الإيمان/ بيروت ط/ الرابعة ١٤١٨هـ.
- ٣٥. حركة التصحيح اللغوي في العصر الحديث د/ محمد ضاري حمادي ١٨٥٠ ١٩٧٨ م منشورات وزارة الثقافة والإعلام العراقية/ سلسلة دراسات ١٩٨٠م.
- ٣٦. الخصائص ابن جني الهيئة المصرية العامة للكتاب ط/ الرابعة د،ت
- ٣٧. الخطأ في تحليل الأخطاء جاكلين شاختر ترجمة د/ البدراوي زهران، ضمن كتاب: علم اللغة التطبيقي في المجال التقابلي دار الآفاق العربية/ القاهرة طـ/ أولى ٢٠٠٨م.
- دراسات أدبية في عصر بني أمية د- علي الخطيب دار المعارف مصر د، ت.
- ٣٩. دراسات في علم اللغة د/ كمال محمد بشر دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع/ القاهرة د، ت.
- ٤٠ درة الغواص في أوهام الخواص القاسم بن علي بن محمد الحريري
   تح/ عرفات مطرحي مؤسسة الكتب الثقافية/ بيروت ط/ الأولى
   ١٤١٨هـــ/١٩٩٨م.
- 13. ديوان الأخطل شرحه/ مهدي محمد ناصر الدين دار الكتب العلمية/ بيروت الطبعة/ الثانية ١٤١٤هـ / ١٩٩٤م.

- 25. ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر عبد الرحمن بن خلدون تح/ خليل شحادة دار الفكر/ بيروت ط/ الثانية ١٤٠٨هــ/ ١٩٨٨م.
- 12. الرعاية لتحويد القراءة وتحقيق لفظ التلاوة مكي بن أبي طالب القيسي ت/ أحمد حسن فرحات دار عمار/ الأردن ط/ الثالثة 1410/ ١٩٩٦م.
- الزيادات على كتاب إصلاح لحن العامة بالأندلس أبو بكر الزبيدي دراسة/ عبد العزيز الساوري مطبوعات مركز جمعة الماجد للثقافة والتراث/ دبی ط/ الأولى ١٤١٥هــ/ ١٩٩٥م.
- ٥٤. سر صناعة الإعراب ابن جني دار الكتب العلمية/ بيروت ط/ الأولى ١٤٢١هــ/ ٢٠٠٠م.
- 23. الشافية في علم التصريف ابن الحاجب الكردي تح/حسن أحمد العثمان بتصرف المكتبة المكية/ مكة المكرمة الطبعة/ الأولى 1810هـ/ 1990م.
- 22. شرح ما يقع فيه التصحيف والتحريف أبو هلال العسكري تح/ عبد العزيز أحمد مكتبة مصطفى البابي الحليي/ القاهرة الطبعة/ الأولى ١٣٨٣هـــ/ ١٩٦٣م.
  - ٤٨. شرح المفصل ابن يعيش عالم الكتب/ بيروت.
- ٤٩. شرح لهج البلاغة أبو حامد عز الدين بن أبي الحديد تح/ محمد أبوالفضل إبراهيم دار إحياء الكتب العربية عيسى البابي الحلبي وشركاه ح د، ت.
- .٥. الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية إسماعيل بن حماد الجوهري تح د/ أحمد عبد الغفور عطار دار العلم للملايين/ بيروت الطبعة/الرابعة ١٤٠٧هـــ /١٩٨٧م.
- العرب في صقلية دراسة في التاريخ والأدب د/إحسان عباس
   دار الثقافة/ بيروت ط/ الأولى ١٩٧٥م.

- ٥٢. العربية دراسات في اللغة واللهجات والأساليب يوهان فك ترجمة/ عبد الحليم النجار المركز القومي للترجمة ٢٠١٤م.
- علم اللغة التطبيقي في التراث العربي الجاحظ نموذجا محلة دراسات، العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجلّد ((٤٠) العدد (٢ سنة ٢٠١٣م.
- علم اللغة التطبيقي وتعليم اللغة العربية د/ عبده الراجحي دار
   المعرفة الجامعية/الإسكندرية ١٩٩٥م.
- العين الخليل بن أحمد تح د/ مهدي المخزومي، د/ إبراهيم
   السامرائي دار ومكتبة الهلال د، ت.
- عيون الأخبار ابن قتيبة الدينوري دار الكتب العلمية/ بيروت
   ١٤١٨هـــ.
- الفائق في غريب الحديث والأثر الزمخشري تح/ علي محمد البحاوي، ومحمد أبو الفضل إبراهيم دار المعرفة/ لبنان ط/ الثانية.
- ٥٨. فروع اللسانيات التطبيقية ومجالاتما مجلة الأثر مجلة الآداب واللغات / واللغات الأجنبية جامعة قاصدي مرباح ورقلة كلية الآداب واللغات / الجزئر د، ت.
- ٥٩. فصول في اللغة والنقد د/ نعمة رحيم العزاوي المكتبة العصرية/
   بغداد ط/ الأولى ١٤٢٥هــ/ ٢٠٠٤م.
- .٦. القياس الخاطئ وأثره في التطور اللغوي- د/ عبد العزيز مطر- مجلة الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر/ مصر، السنة التاسعة، العدد (١٠٥)، سبتمبر ١٩٦٥م
- ۱۲. الكتاب سيبويه تح/عبد السلام هارون مكتبة الخانجي/القاهرة ط/ الثالثة ١٤٠٨هــ/ ١٩٨٨م.

- ٦٣. لحن العامة والتطور اللغوي د/ رمضان عبد التواب مكتبة زهراء الشرق/ القاهرة ط/ الثانية ٢٠٠٠م.
- ٦٥.
   اللحن في اللغة العربية تاريخه وأثره د/ يوسف أحمد المطوع –
   جامعة الكويت.
  - السان العرب ابن منظور دار صادر/ بيروت ط/ الأولى.
- 77. اللغات الأجنبية تعليمها وتعلمها د/ نايف خرما، ود/ علي حجاج سلسلة عالم المعرفة (١٢٦) شوال ١٤٠٨م/ يونيو ١٩٨٨م.
- ٦٨. اللغة العربية ومكانتها في إقليم حوارزم هند حسين طه- محلة
   آداب المستنصرية، كلية الآداب/ العدد (٥).
- ٦٩. لمحات اليمن قديما وحديثا \_ أحمد حسين شرف الدين \_ مطبعة الجبلاوي ١٩٧٠م.
- ٧٠. ما جاء على فعلْتُ وأفعلتُ بمعنى واحد مؤلف على حروف المعجم
   أبو منصور الجواليقي تح/ ماجد الذهبي دار الفكر/ دمشق.
- المحكم والمحيط الأعظم أبو الحسن علي بن سيده تح/ عبد الحميد هنداوي دار الكتب العلمية/ بيروت ط/ الأولى ١٤٢١هـــ/٢٠٠٠م.
- ٧٢. المدارس النحوية د/ أحمد شوقي عبد السلام ضيف دار
   المعارف/ مصر من دون تاريخ.
- ٧٣. المدخل إلى تقويم اللسان ابن هشام اللخمي تح د/ حاتم الصالح الضامن دار الشام الإسلامية/ بيروت الطبعة/ الأولى ٢٠٠٤ه/ ٢٠٥٣م.
- ٧٤. المدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي د/ رمضان عبد
   التواب مكتبة الخانجي /القاهرة ط/ الثالثة ١٤١٧هــ/ ١٩٩٧م.
- ٧٥. مشارق الأنوار على صحاح الآثار عياض بن موسى اليحصبي المكتبة العتيقة، ودار التراث.

- ٧٦. المشكلات الصوتية في تعلم اللغة العربية للناطقين بغيرها جامعة المدينة العالمية أنموذج إعداد د/ دكوري ماسيري، والأستاذة/ سميه دفع الله أحمد الأمين دولة ماليزيا وزارة التعليم العالي الماليزية/ جامعة المدينة العالمية، وكالة البحوث والتطوير عمادة البحث العلمي مجلة المجمع سنة ٢٠١٢م.
- ٧٧. مشكلات اللغة العربية c محمود تيمور- مكتبة الآداب/ القاهرة c c c
- ٧٨. مصنفات اللحن والتثقيف اللغوي حتى القرن العاشر الهجري د/
   أحمد محمد قدور منشورات وزارة الثقافة في الجمهورية العربية السورية/
   دمشق ١٩٩٦م.
- ٧٩. معاني القرآن وإعرابه للزَّجَّاج الزَّجَّاج عالم الكتب / بيروت ط/ الأولى ٤٠٨ هــ/ ١٩٨٨.
- ٨٠. المعجم العربي نشأته وتطوره د/ حسين نصار دار مصر للطباعة/ القاهرة من دون تاريخ.
- ٨١. معجم المصطلحات النحوية والصرفية محمد اللبدي مؤسسة الرسالة/ بيروت ط/ الأولى ١٩٨٥م.
- ٨٢. المعجم الوسيط إبراهيم مصطفي، وآخرون تح/ مجمع اللغة العربية دار الدعوة د، ت.
- ٨٣. المعيار في التخطئة والتصويب دراسة تطبيقية د/ عبد الفتاح سليم دار المعارف/ مصر ط/ الأولى ١٤١١هــ/ ١٩٩١م.
- ٨٤. مغني اللبيب عن كتب الأعاريب ابن هشام الأنصاري تح د/ مازن المبارك، ومحمد علي حمدالله دار الفكر/ بيروت ط/ السادسة ١٩٨٥.
- ٨٥. المفتاح في الصرف عبد القاهر الجرجاني تح د/ علي توفيق الحَمد مؤسسة الرسالة / بيروت الطبعة/ الأولى ١٤٠٧هــ/ ١٩٨٧م.
- ٨٦. المفصل في صنعة الإعراب الزمخشري تح د/ علي بو ملحم مكتبة الهلال/ بيروت ط/ الأولى ١٩٩٣م.

- ٨٧. المقارنة بين علم اللغة التقابلي وتحليل الأخطاء يوكي سوريا دارما بحلة "lisanu ad-dhad" العدد (٢) أبريل ٢٠١٥م.
- ٨٨. الممتع الكبير في التصريف ابن عصفور الإشبيلي مكتبة لبنان الطبعة/ الأولى ٩٩٦م.
- ٨٩. مناهج التصويب اللغوي د/ نعمة رحيم مجلة المورد/ الجمهورية العراقية، دار الحرية/ بغداد المجلد السادس العدد الأول ١٩٩٧م.
- ٩٠. المنصف لابن حني، شرح كتاب التصريف لأبي عثمان المازي ابن جني دار إحياء التراث القديم.
- ٩١. المنهج التقابلي وتحليل الأخطاء د/ بدر بن علي العبد القادر جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ١٤٣٦هـ.
- ٩٢. النشر في القراءات العشر شمس الدين ابن الجزري تح/ علي
   محمد الضباع المطبعة التجارية الكبرى.
- 9٣. نظرية تحليل الأخطاء في التراث العربي -c جاسم علي جاسم -c بغث منشور في مجلة مجمع اللغة العربية الأردني، العدد (٧٩)، السنة (٤٣) بحث منشور في مجلة محمع اللغة العربية الأردني، العدد (٧٩)، السنة (٤٣) بعث منشور في مجلة محمع اللغة العربية الأردني، العدد (٧٩)، السنة (٤٣) بعث منشور في مجلة محمع اللغة العربية الأردني، العدد (٧٩)، السنة (٣٤) بعث منشور في مجلة محمع اللغة العربية الأردني، العدد (٧٩)، السنة (٣٤) بعث منشور في مجلة محمع اللغة العربية الأردني، العدد (٧٩)، السنة (٣٤) بعث منشور في مجلة محمع اللغة العربية الأردني، العدد (٧٩)، السنة (٣٤) بعث منشور في مجلة محمع اللغة العربية الأردني، العدد (٧٩)، السنة (٣٤) بعث منشور في مجلة محمع اللغة العربية الأردني، العدد (٣٩)، السنة (٣٤) بعث منشور في مجلة محمع اللغة العربية الأردني، العدد (٣٩)، السنة (٣٤) بعث المحمد (٣٩) بعث العربية الأردني، العدد (٣٩) بعث العربية المحمد (٣٩) بعث العربية الأردني، العدد (٣٩) بعث العربية العربية العربية الأردني، العدد (٣٩) بعث العربية العرب
  - ٩٤. النحو المصفى د/ محمد عيد مكتبة الشباب د، ت.
- 90. نظرية علم اللغة التقابلي في التراث العربي -c/ جاسم علي جاسم، ود/ زيدان علي جاسم العدد:  $-\Delta c/$  بعلة الآخر  $-\Delta c/$  السنة الحادية والعشرون/ مجلة التراث العربي بدمشق.
- 97. همع الهوامع في شرح جمع الجوامع \_ السيوطي \_ تح / عبد الحميد هنداوي \_ المكتبة التوفيقية \_ مصر.
- 99. الوظيفة الدلالية في ضوء مناهج اللسانيات د/ سامي عوض، وهند عكرمة محلة جامعة تشرين للدراسات والبحوث العلمية سلسلة الآداب والعلوم الإنسانية المجلد (٢٨) العدد (١) ٢٠٠٦م.

#### References

- atjah fy thlyl alakhta' la y'etmd 'ela almnhj altqably jak rytshardz t'eryb/mhmwd esma'eyl syny weshaq mhmd alamyn- bhth mn slslh bhwth altqabl allghwy wthlyl alakhta'- d, t.
- 2. alakhta' alsha'e'eh fy alklam lda tlab allghh al'erbyh alnatqyn blghat akhra drash wsfyh wthlylyh d/ 'ebdal'ezyz al'esyly rsalh majstyr fy m'ehd t'elym allghh al'erbyh/ jam'eh alemam mhmd bn s'ewd aleslamyh 1405h.
- 3. alakhta' allghwyh alsha'e'eh fy ktabat aldarsyn fy bramj t'elym allghh al'erbyh alnatqyn blghat akhra drash mydanyh hwyda alhsyny rsalh majstyr bklyh altrbyh jam'eh almnswrh 1988m.
- 4. adb alkatb abn gtvbh aldvnwry th/ mhmd aldalv m'essh alrsalh d. t.
- 5. aladb almqarn d / th nda dar alnhdh al'erbyh / byrwt 1975m.
- 6. artshaf aldrb mn lsan al'erb abw hyan alandlsy th/ rjb 'ethman mhmd mraj'eh d/ rmdan 'ebd altwab mktbh alkhanjy/alqahrh t/ alawla 1418h/ 1998m.
- 7. ershad alsalk ela hl alfyh abn malk brhan aldyn ebrahym bn mhmd bn aby bkr bn aywb bn qym aljwzyh th d/ mhmd bn 'ewd bn mhmd alshly adwa' alslf/alryad altb'eh/alawla 1373h /1954m.
- 8. ass t'elm allghh wt'elymha h. dwjlas brawn trjmh: d/ 'ebdh alrajhy, wd/ 'ely 'ely ahmd sh'eban dar alnhdh/ byrwt 1994m.
- 9. ass 'elm allghh al'eam maryw bay trjmh d/ ahmd mkhtar 'emr- t/ althalthh 1983m.
- 10. alaslwb drash lghwyh ehsa'eyh d/ s'ed mslwh 'ealm alktb/ alqahrh t/ althalthh1992m.
- 11. alaswl fy alnhw aby bkr mhmd bn shl bn alsraj th d/ 'ebd alhsyn alftly m'essh alrsalh/ byrwt t/ althalthh 1988m.
- 12. ala'elam khyr aldyn alzrkly dar al'elm llmlayyn t/ alkhamsh 'eshr ayar / mayw 2002m
- 13. alaqtrah fy aswl alnhw jlal aldyn alsywty dbth w'elq 'elyh/ 'ebd alhkym 'etyh, raj'eh wqdm lh/ 'ela' aldyn 'etyh dar albyrwty/ dmshq t/ althanyh 1427h/ 2006m.
- 14. enbah alrwah 'ela anbah alnhah jmal aldyn abw alhsn 'ely bn ywsf alqfty th/mhmd abw alfdl ebrahym dar alfkr al'erby/ alqahrh, wm'essh alktb althqafyh/byrwt t/alawla, 1406h/ 1982m.
- 15. awdh almsalk ela alfyh bn malk th/ fkhr aldyn qyadh dar aljbl/ byrwt t/ alkhamsh ۱۹۷۹m.
- 16. bhwth wdrasat fy allsanyat al'erbyh 'ebd alrhmn alhaj salh mnshwrat almjm'e aljza'ery allghh al'erbyh/ aljza'er 2007m.
- 17. bhwth wmqalat fy allghh d/ rmdan 'ebd altwab mktbh alkhanjy t/ thalthh 1415h/1995m.
- 18. bghyh alw'eah fy tbqat allghwyyn walnhah jlal aldyn alsywty th/ mhmd abw alfdl ebrahym almktbh al'esryh lbnan/ syda.
- 19. alblghh ela aswl allghh abw altyb mhmd sdyq khan alqnwjy th/ shad hmdan ahmd alsamra'ey (rsalh majstyr mn klyh altrbyh llbnat jam'eh tkryt beshraf alastad aldktwr ahmd khtab al'emr) d, t.

- 20. alblghh fy trajm a'emh alnhw wallghh mjd aldyn alfyrwzabada dar s'ed aldyn lltba'eh walnshr waltwzy'e t/ alawla 1421h/ 2000m.
- 21. albyan waltbyyn aljahz th/ 'ebd alslam harwn mktbh alkhanjy/alqahrh t/ alsab'eh 1418h/1988m.
- 22. taj al'erws mn jwahr alqamws mhmd mrtda alzbydy thqyq mjmw'eh mn almhqqyn dar alhdayh.
- 23. tthqyf allsan wtlqyh aljnan abw hfs 'emr bn khlf bn mky alsqly th/ mstfy 'ebd alqadr 'eta dar alktb al'elmyh t/ alawla d, t.
- 24. thlyl alakhta' fy alt'ebyr alshfwy balttbyq 'ela m'ehd dar alslam alhdyth kwntwr jawa alshrqyh (bhth tkmyly lnyl drjh almajstyr fy t'elym allghh al'erbyh jam'eh mwlana malk ebrahym aleslamyh alhkwmyh bmlanj/ jmhwryh endwnysya) lltalb/ mhmd khyr aldyn 2008/ 2009m.
- 25. althlyl altqably "ahdafh wmstwyath" frydh mwlwj almjlh aldwlyh lldrasat allghwyh waladbyh al'erbyh, almjld 1 al'edd 2, 2019m.
- 26. thlyl alkhtab wt'elym mfrdat al'erbyh llnatqyn bghyrha d/ wlyd al'enaty mjlh albsa'er mjld 13, al'edd 2, rby'e alawl 1431h/ 2010m.
- 27. tshyh altshyf wthryr althryf slah aldyn khlyl bn aybk alsfdy th/ alsyd alshrqawy mktbh alkhanjy/ algahrh t/ alawla 1407h/ 1987m.
- 28. tshyh alfsyh wshrhh abn durustwyh th d/ mhmd bdwy almkhtwn almjls ala'ela llsh'ewn aleslamyh/algahrh 1419h/ 1998m.
- 29. alttwr allghwy mzahrh w'ellh wqwanynh- d/ rmdan 'ebd altwab mktbh alkhanjy/ alqahrh t/ althanyh 1997m.
- 30. tqwym allsan jmal aldyn abw alfrj aljwzy th d/ 'ebd al'ezyz mtr dar alm'earf t/ althanyh 2006m.
- 31. thdyb allghh abw mnswr alazhry th/ mhmd 'ewd mr'eb dar ehya' altrath al'erby/ byrwt t/ alawla 2001m.
- 32. althdyb bmhkm altrtyb abn shhyd alandlsy (aljm'e byn ktaby lhn al'eamh llzbydy) th d/ 'ely hsyn albwab mktbh alm'earf llnshr waltwzy'e/ alryad altb'eh/ alawla 1420h/ 1999m.
- 33. aljahz ra'ed 'elm allghh alttbyqy fy altrath al'erby d/ jasm 'ely jasm mjlh al'elwm alensanyh jam'eh mhmd khydr bskrh /aljza'er al'edd (27/28) nwfmbr 2012m.
- 34. aljdwl fy e'erab alqran alkrym mhmwd bn 'ebd alrhym safy dar alrshyd/ dmshq, wm'essh aleyman/ byrwt t/ alrab'eh 1418h.
- 35. hrkh altshyh allghwy fy al'esr alhdyth d/ mhmd dary hmady 1850 1978m mnshwrat wzarh althqafh wale'elam al'eraqyh/ slslh drasat 1980m.
- 36. alkhsa'es abn jny alhy'eh almsryh al'eamh llktab t/ alrab'eh d,t
- 37. alkhta fy thlyl alakhta' jaklyn shakhtr trjmh d/ albdrawy zhran, dmn ktab: 'elm allghh alttbygy fy almjal altqably dar alafaq al'erbyh/ alqahrh t/ awla 2008m.
- 38. drasat adbyh fy 'esr bny amyh d/ 'ely alkhtyb dar alm'earf/ msr d, t.
- 39. drasat fy 'elm allghh d/ kmal mhmd bshr dar ghryb lltba'eh walnshr waltwzy'e/ alqahrh d, t.
- 40. drh alghwas fy awham alkhwas alqasm bn 'ely bn mhmd alhryry th/ 'erfat mtrjy m'essh alktb althqafyh/ byrwt t/ alawla 1418h/1998m.
- 41. dywan alakhtl shrhh/ mh<br/>dy mhmd nasr aldyn dar alktb al'elmyh/ byrwt altb'eh/ althan<br/>yh 1414h/ 1994m.

- dywan almbtda walkhbr fy tarykh al'erb walbrbr wmn 'easrhm mn dwy alshan alakbr 'ebd alrhmn bn khldwn th/ khlyl shhadh dar alfkr/ byrwt t/ althanyh 1408h/ 1988m.
- 43. alr'eayh ltjwyd alqra'h wthqyq lfz altlawh mky bn aby talb alqysy t/ ahmd hsn frhat dar 'emar/ alardn t/ althalthh 1417h/ 1996m.
- 44. Alzyadat 'ela ktab eslah lhn al'eamh balandls abw bkr alzbydy drash/ 'ebd al'ezyz alsawry mtbw'eat mrkz jm'eh almajd llthqafh waltrath/ dby t/ alawla 1415h/ 1995m.
- 45. sr sna'eh ale'erab abn jny dar alktb al'elmyh/ byrwt t/ alawly 1421h/ 2000m.
- 46. alshafyh fy 'elm altsryf abn alhajb alkrdy th/ hsn ahmd al'ethman btsrf almktbh almkyh/ mkh almkrmh altb'eh/ alawla 1415h/ 1995m.
- 47. shrh ma yq'e fyh altshyf walthryf abw hlal al'eskry th/ 'ebd al'ezyz ahmd mktbh mstfy albaby alhlby/ alqahrh altb'eh/ alawla 1383h/ 1963m.
- 48. shrh almfsl abn y'eysh 'ealm alktb/ byrwt.
- 49. shrh nhj alblaghh abw hamd 'ez aldyn bn aby alhdyd th/ mhmd abwalfdl ebrahym dar ehya' alktb al'erbyh 'eysa albaby alhlby wshrkah -h d, t.
- 50. alshah taj allghh wshah al'erbyh esma'eyl bn hmad aljwhry th d/ ahmd 'ebd alghfwr 'etar dar al'elm llmlayyn/ byrwt altb'eh/alrab'eh 1407h /1987m.
- 51. al'erb fy sqlyh drash fy altarykh waladb d/ehsan 'ebas dar althqafh/ byrwt t/ alawla 1975m.
- 52. al'erbyh drasat fy allghh wallhjat walasalyb ywhan fk trjmh/ 'ebd alhlym alnjar almrkz alqwmy lltrjmh 2014m.
- 53. 'elm allghh alttbyqy fy altrath al'erby aljahz nmwdja mjlh drasat, al'elwm alensanyh walajtma'eyh, almjld ((40, al'edd (2( snh 2013m.
- 54. 'elm allghh alttbyqy wt'elym allghh al'erbyh d/ 'ebdh alrajhy dar alm'erfh aljam'eyh/aleskndryh 1995m.
- 55. al'eyn alkhlyl b<br/>n ahmd thd/mhdy almkhzwmy, d/ebrahym al<br/>samra'ey dar wmktbh alhlal d, t.
- 56. 'eywn alakhbar abn qtybh aldynwry dar alktb al'elmyh/ byrwt 1418h.
- 57. alfa'eq fy ghryb alhdyth walathr alzmkhshry th/ 'ely mhmd albjawy, wmhmd abw alfdl ebrahym dar alm'erfh/ lbnan t/ althanyh.
- 58. frw'e allsanyat alttbyqyh wmjalatha mjlh alathr– mjlh aladab wallghat alajnbyh jam'eh qasdy mrbah wrqlh klyh aladab wallghat/ aljz'er d, t.
- 59. fswl fy allghh walnqd d/ n'emh rhym al'ezawy- almktbh al'esryh/ bghdad t/ alawla ۱٤٢٥h/ ۲۰۰٤m.
- 61. alktab sybwyh th/'ebd alslam harwn mktbh alkhanjy/alqahrh t/ althalthh 1408h/1988m.
- 62. lhn al'eamh fy dw' aldrasat allghwyh alhdythh d/ 'ebd al'ezyz mtr aldar alqwmyh lltba'eh walnshr/ alqahrh \٣٨٦h/ \٩٦٦m.
- 63. lhn al'eamh walttwr allghwy d/ rmdan 'ebd altwab mktbh zhra' alshrq/ alqahrh t/ althanyh 2000m.
- 64. lhn al'ewam abw bkr alzbydy th d/ rmdan 'ebd altwab mktbh alkhanjy/ alqahrh t/ althanyh 1420h/ 2000m.

- 65. allhn fy allghh al'erbyh tarykhh wathrh d/ ywsf ahmd almtw'e jam'eh alkwyt.
- 66. lsan al'erb abn mnzwr dar sadr/ byrwt t/ alawla.
- 67. allghat alajnbyh t'elymha wt'elmha d/ nayf khrma, wd/ 'ely hjaj slslh 'ealm alm'erfh (126) shwal 1408h/ ywnyw 1988m.
- 68. allghh al'erbyh wmkantha fy eqlym khwarzm hnd hsyn th- mjlh adab almstnsryh, klyh aladab/ al'edd (5).
- 69. lhjat alymn qdyma whdytha ahmd hsyn shrf aldyn mtb'eh aljblawy 1970m.
- 70. ma ja' 'ela f'eltu waf'eltu bm'ena wahd m'elf 'ela hrwf alm'ejm abw mnswr aljwalyqy th/ majd aldhby dar alfkr/ dmshq.
- 71. almhkm walmhyt ala'ezm abw alhsn 'ely bn sydh th/ 'ebd alhmyd hndawy dar alktb al'elmyh/ byrwt t/ alawla 1421h/2000m.
- 72. almdars alnhwyh d/ ahmd shwqy 'ebd alslam dyf dar alm'earf/ msr mn dwn tarykh.
- 73. almdkhl ela tqwym allsan abn hsham allkhmy th d/ hatm alsalh aldamn dar alsham aleslamyh/ byrwt altb'eh/ alawla 1424h/ 2003m.
- 74. almdkhl ela 'elm allghh wmnahj albhth allghwy d/ rmdan 'ebd altwab mktbh alkhanjy /alqahrh t/ althalthh 1417h/ 1997m.
- 75. msharq alanwar 'ela shah alathar 'eyad bn mwsa alyhsby almktbh al'etyqh, wdar altrath.
- 76. almshklat alswtyh fy t'elm allghh al'erbyh llnatqyn bghyrha jam'eh almdynh al'ealmyh anmwdj e'edad d/ dkwry masyry, walastadh/ smyh df'e allh ahmd alamyn dwlh malyzya wzarh alt'elym al'ealy almalyzyh/ jam'eh almdynh al'ealmyh, wkalh albhwth walttwyr 'emadh albhth al'elmy mjlh almjm'e snh 2012m.
- 77. mshklat allghh al'erbyh d/ mhmwd tymwr– mktbh aladab/ alqahrh d, t.
- 78. msnfat allhn waltthqyf allghwy hta alqrn al'eashr alhjry- d/ ahmd mhmd qdwr mnshwrat wzarh althqafh fy aljmhwryh al'erbyh alswryh/ dmshq 1996m.
- 79. m'eany alqran we'erabh llzjaj alzjaj 'ealm alktb / byrwt t/ alawla 1408h/ 1988m.
- 80.  $alm'ejm \ al'erby \ nshath \ wttwrh d/\ hsyn \ nsar dar \ msr \ lltba'eh/\ alqahrh mn \ dwn tarykh.$
- 81. m'ejm almstlhat alnhwyh walsrfyh mhmd allbdy– m'essh alrsalh/ byrwt t/ alawla 1985m.
- 82. alm'ejm alwsyt ebrahym mstfy, wakhrwn th/ mjm'e allghh al'erbyh dar ald'ewh d, t.
- 83. alm'eyar fy altkht'eh waltswyb drash ttbyqyh d/ 'ebd alftah slym<br/>– dar alm'earf/ msr t/ alawla 1411h/ 1991m.
- 84. mghny allbyb 'en ktb ala'earyb abn hsham alansary th d/ mazn almbark, wmhmd 'ely hmdallh dar alfkr/ byrwt t/ alsadsh 1985m.
- 85. almftah fy alsrf 'ebd alqahr aljrjany th d/ 'ely twfyq alhmód m'essh alrsalh / byrwt altb'eh/ alawla 1407h/ 1987m.
- 86. almfsl fy sn'eh ale'erab alzmkhshry th d/ 'ely bw mlhm mktbh alhlal/ byrwt t/ alawla 1993m.
- 87. almqarnh byn 'elm allghh altqably wthlyl alakhta' ywky swrya darma mjlh"lisanu ad-dhad" al'edd (2) abryl 2015m.

- 88. almmt'e alkbyr fy altsryf abn 'esfwr aleshbyly mktbh lbnan altb'eh/ alawla 1996m.
- 89. mnahj altswyb allghwy d/ n'emh rhym mjlh almwrd/ aljmhwryh al'eraqyh, dar alhryh/ bghdad almjld alsads al'edd alawl 1997m.
- 90. almnsf labn jny, shrh ktab altsryf laby 'ethman almazny- abn jny dar ehya' altrath alqdym.
- 91. almnhj altqably wthlyl alakhta' d/ bdr bn 'ely al'ebd alqadr– jam'eh alemam mhmd bn s'ewd aleslamyh 1436h.
- 92. alnshr fy alqra'at al'eshr shms aldyn abn aljzry th/ 'ely mhmd aldba'e almtb'eh altjaryh alkbra.
- 93. nzryh thlyl alakhta' fy altrath al'erby d/ jasm 'ely jasm bhth mnshwr fy mjlh mjm'e allghh al'erbyh alardny, al'edd (79), alsnh (43) 2010m.
- 94. alnhw almsfa d/mhmd 'eyd mktbh alshbab d, t.
- 95. nzryh 'elm allghh altqably fy altrath al'erby d/ jasm 'ely jasm, wd/ zydan 'ely jasm al'edd: 83- 84 jmada alakhr 1422h/ sbtmbr 2001m alsnh alhadyh wal'eshrwn/ mjlh altrath al'erby bdmshq.
- 96. hm'e alhwam'e fy shrh jm'e aljwam'e alsywty th / 'ebd alhmyd hndawy almktbh altwfygyh msr.
- 97. alwzyfh aldlalyh fy dw' mnahj allsanyat d/ samy 'ewd, whnd 'ekrmh mjlh jam'eh tshryn lldrasat walbhwth al'elmyh slslh aladab wal'elwm alensanyh almjld (28) al'edd (1) 2006m.

## المَقَامَةُ البَخْشِيشِيَّة لأَحْمَد فَارِس الشِّدْيَاق (١٢١٩-١٣٠٤هـ = ١٨٠٥-١٨٨٨م) تقديم وتحقيق

أميمة محمد صابر أ. د. هيثم سرحان قسم اللغة العربية ، برنامج الدراسات العليا كلية الأداب والعلوم، جامعة قطر



# المَقَامَةُ البَخْشِيشِيَّة لأَحْمَد فَارِس الشِّدْيَاق (١٢١٩-١٣٠٤هـ = ١٨٠٥-١٨٠٥

أميمة محمد صابر أ. د. هيثم سرحان قسم اللغة العربية -برنامج الدراسات العليا- كلية الآداب والعلوم، جامعة قطر

#### تاريخ تقديم البحث: ١٦/ ٢/ ١٤٤٥ هـ تاريخ قبول البحث: ٢٩/ ٤/ ١٤٤٥ هـ

#### الملخص:

تعرضُ هذهِ الورقةُ مخطوطًا، لم يَسبِق تَحْقِيقُه مِنْ قبل، بالتقديم والتحقيق، وهو عبارة عن مَقَامَةٍ كتبها أحمد فارس الشدياق (١٨٠٥-١٨٨٧م)، حول قَضِيَتِي البَحْشِيشِ –أو ما يُعْرَفُ بال "اللَّهيَة" – والكُدْيَة، وتحدفُ الورقة –فضلًا عن تحقيق المخطوط وإخراجه في صورةٍ سليمة – إلى التعريف بكاتِب المخطوط، والوقوف عند محطات حياته المختلفة؛ لا سِيَّما تلك التي أثَرَت في تكوين شَـخْصييَتيه العِلْمِيَّة والأدبيَّة، كما ستعرضِ الورقة بإيجازٍ لبعض آثارِه وأعماله المهِمَّة، وما يتمتع به من أسلوبٍ أدبي فريد ومعجمٍ لغويّ ثري، إضافةً إلى بيان موقع فيّ المقامَة كجنس أدبيّ وقيمته الفنيَّة، وذلك من خلال تسليط الضوء على نشأةِ هذا الفّنِ وأهيته وأبرز أعلامه، والعلاقة العجيبة التي ربطته بكاتب المخطوط.

الكلمات المفتاحية: أحمد فارس الشدياق - المقامات - البخشيش- الكدية - القرن التاسع عشر.

#### Introducing & verifying an "Al-Maqāma Al-Bakhshishia" manuscript

By: Ahmad Faris Al-Shidyaq (1805-1885)

**Oumaima Mohammed Sabir** 

Dr. Haitham Sarhan

Department of Arabic Language & Literature, Program of Graduate Studies, College of Arts and Sciences, Qatar University, Doha - Qatar

#### Abstract:

This paper presents a manuscript which has not been previously reviewed before. Written by Ahmad Faris Al-Shidiak (1805-1887), the manuscript revolves around the topic of (Bakhchish) or what is known as (Gratuity). Besides reviewing the manuscript, this paper aims to introduce the author and the different stages of his life, especially the ones that influenced the formation of his scientific and literary personality. The paper will also briefly outline some of his significant works, along with his outstanding literary style and rich linguistic lexicon. It, further, sheds light on the artistic value of this literary genre and the exceptional relationship between the writer of the manuscript and the art of Al-Maqāmat.

**Keywords**: Ahmad Faris al-Shidiak, Al-Maqāmat, Al-Bakhchish, Al-Kudyah, 9th century.

### توطئة

يَزْخَرُ التاريخ الأدبيّ برموزِ بشريّةٍ كثيرةٍ حَمَلت شُعلة الريادة في مُخْتَلَفِ المجالات والحقولِ المعرفيَّة، وتَصَدَّرت أعمالها ومؤلفاتها الساحات النقديَّة والأدبيَّة بوصفها دراسات مركزيَّة ورئيسَة وَجَبَ على كُلِّ باحثِ الاطلاع عليها والإفادةُ منها، ومِنْ هؤلاء الذين تَصَدَّروا الواجهة الأدبية، بما تَمَيَّزُوا به من فطنةٍ متفردة وتَمَلُّكِ لافتِ لنواصى اللغة وأوابدها، أحمد فارس الشدياق (١٨٠٥-١٨٨٧م)؛ الذي يُعَدُّ رائدًا من رواد الأدب في عصر النهضة إبَّان القرن التاسع عشر إلى جانب كُل من ناصيف اليازجي (١٨٠٠-١٨٧١م)، ورفاعة الطهطاوي (١٨٠١-١٨٧٣م) وغيرهما، ويمكن القولُ إنَّ الشدياق كان بمنزلةِ قائد الحركةِ التجديديَّة التي شملت تمردًا كليًا على كل ما هو جامدٌ ومقيد، ونحا في موضوعاته منحى عصريًا ينتزع الأفكار من المجتمع الذي يعيش فيه (١)، فيبتعد بذلك عن التقليدية (٢)، ويتجاوز كل الحدود المصطنعة بين الأجناس الأدبية، لتلبية نداء النهضة وإعادة إحياء كل ما هو كلاسيكي بروح حداثية معاصرة.

<sup>(</sup>١) ينظر: نجم، محمد يوسف: القصة في الأدب العربي الحديث، (١٩٦٦م)، ط٣، دار الثقافة، بيروت، ص٢٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: جبران، سليمان، كتاب الفارياق مبناه وأسلوبه وسخريته، (١٩٩١م)، مطبعة الاتحاد التعاونية، حيفا، ص ٥٥.

وعليه، تُعنى هذهِ الدراسةُ بِتحقيقِ عملٍ أدبيّ مِنْ أعمالِ الشدياق في فَنِ المقامة، وهو مقامَتُهُ المؤسُومَة به "المقامة البخشيشيّة" (١)، التي يُمثِّل البقشيش - أو البخشيش كما أسماه - موضوعًا لها، ولهذهِ المقامة نُسْخَتَان (٢) إحداهما نُشِرَت في مجلَّة الجوائب، وأُعِيدَ نَشْرُهَا في كتاب "كنز الرغائب في منتخبات الجوائب"، والثانية هي النُسْخَة الحَجريَّة، وقد اعتُمد في هذا التحقيقِ على النُسْخَة الثانية، نظرًا لكثرة ما تُعانِيه النُسْخَة الأولى مِنْ تحريفٍ وتصحيفٍ واضطراب، بَيْدَ أَنَّ نظرًا لكثرة ما تُعانِيه النُسْخَة الأولى مِنْ تحريفٍ وتصحيفٍ واضطراب، بَيْدَ أَنَّ للاختلافات بين النسختين أُثبتت في الحاشية بما في ذلك سقوط تنقيط الكلمات أو الأحرف، أو تشاكل كلمتين وغيرها.

<sup>(</sup>۱) سميت بذلك نسبة إلى عادة البخشيش التي مثلَّت قوام الحياة في عهد الملك بخشيش، ينظر: طرابلسي، فواز، والعظمة، عزيز: سلسلة الأعمال المجهولة أحمد فارس الشدياق، (١٩٩٥م)، رياض الريس للكتب والنشر، بيروت، ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) للاطلاع على وصف النسختين، راجع ص ٢٧ من هذا العمل.

## منهجية التحقيق:

وبالجُملة، فإنَّ المنهجيَّة التي انتُهِجَت في تحقيق هذه المقامة تَتَمَثَّل في الآتي:

- ١ قراءة النسختين وطباعتهما.
- ٢- المقابلة بين النُسْخَة الحجريَّة "الأصل المعتمد" ونسخة "كنز الجوائب"،
   واستخراج مواطن الاختلاف بينهما وإثباتها في الحاشية.
  - ٣- إثبات التعديلات في الحواشي حسب المواضع التي وردت فيها.
- ٤- استخراج معاني الكلمات الغامضة من معاجم اللغة وإثباتها في الحواشي.
- ٥- الإحالة على أبرز المراجع التي يُمكن العودة إليها في تتبع جذور الكلمات وتقصى معانيها.
  - ٦- كتابة مدخل حول فَنّ المقامة وأهميته وأبرز أعلامه.
  - ٧- التعريف بالمؤلف ومكانته المعرفية وموقعه العلمي وآثاره الأدبية.
    - ٨- إعداد قائمة تضم أهم مصادر التحقيق ومراجعه.

ومن الأهمية بمكان، الإشارةُ إلى أنَّ هذه الدراسة تضمُّ مهادًا نظريًا تأسيسيًا يسلِّط الضوء على فنِّ المقامات وما يتعلَّق بنشأتها وجذورها اللغويَّة، إلى جانب تناولها موقع الشدياق في ساحة هذا الفنِّ وما جعله مُفارقًا لغيره في هذا الميدان، كما تضمُّ ترجمةً لأحمد فارس الشدياق ولُمَحًا من حياته وطفولته، ولا تُغفِل في الآن ذاته الحديث عن آثاره العلميَّة والأدبيَّة على حد سواء قبل الولوج إلى نصّ المقامة والشروع في تحقيقها.

### نشأة المقامات وأعلامها:

على خلافِ آدابِ بقيَّة الأمَمِ يَضُمُّ الأدبُ العربيّ مِنَ الفنونِ ما يتفرَّدُ بها دون غيره، فعلى الرغم من كون آداب العالم أجمع تشترك في معظم ركائزها، وتتماثل في فنونها وألوانها، فإنَّ الأدب العربي ينتزع حَقَّ السبق وأصالة الفكرة في كثير من فنونه وأجناسه، فيكون بذلك الحاضن الأوحد لجنس أدبي كامل لا وجود لظلاله في الساحات الأدبيَّة الأخرى.

ولعل أبرز الأجناس الأدبية التي تنضح بخصوصيَّةٍ عربيَّةٍ تامَّة هو فَنُّ المقامة؛ لا سِيَّما أنَّه فنُ عربي أصيل لا معادل له في فنون الأمم الأخرى، وتكمنُ أهمية هذا الفن في كونه يرتبط ارتباطًا وثيقًا بالغاية التي يخدمها؛ وهي غايةٌ كانت بداياتهُا متعلقةً بدواعي تعليم النشء وتلقينهم صيغ التعبير وجماليات اللغة، وهو ما يُفسر العناية البالغة التي لقيها هذا الفّنُّ دون غيره من قِبَل الدارسين والباحثين، إذ زخرت المقامات بكم هائلٍ من ألوان البديع، وزخارف السجع، وتنوعت فيها النسب اللفظية والأبعاد الصوتية، لتُمَثِّل بذلك ثروة لغوية وأسلوبيَّة ينساق لها كل باحث عن أسرار اللغة ومقتفٍ لآثارها.

إن الحديث عن فنِّ المقامة يستدعي بالضرورة حديثًا عن بدايات هذا المصطلح وجذوره اللغويَّة؛ لا سِيَّما أنَّ لفظ المقامة سابقًا لم يكن يحمل ذات

الدلالة اللغويَّة التي يحملها المصطلح اليوم؛ ففي الشعر الجاهلي مثلًا تشير كلمة "مقامة" إلى مجلس القبيلة أو ناديها تارةً، على نحو ما نجده عند زهير بن أبي سُلْمَى (ت٩٠م):

وفيهم مقاماتٌ حِسانٌ وجوهُهُم وأندِيَةٌ ينتائِها القَولُ والفِعْلُ(١)

وتارةً أخرى تشير إلى الجماعة التي يضمها المجلس، على نحو ما نجده عند لبيد بن ربيعة (ت٦٦٦م):

ومَقَامَةٍ غُلْبِ الرِّقَابِ كَأَنَّهُم جِنَّ لَدَى طَرَفِ الحَصِيرِ قِيَامُ (٢)

إِلَّا أَنَّ المدلول اللغويَّ للكلمة تطور خلال المراحل الزمنية اللاحقة، حتى بات يؤدي وظيفة دلالية مختلفة اعتمادًا على السياق اللغوي الذي يورد فيه، فأصبح لفظ المقامة يُشير إلى حديث الشخص في المجلس قائمًا أو قاعدًا (٣)؛ سواء أكان الشخص قائمًا يتحدث بين يدي الخليفة أو يُلقى محاضرة

<sup>(</sup>١) زهير بن أبي سلمى (ت٦٠٩م)، ديوان زهير بن أبي سلمى، (١٩٧٠م)، ط١، تح: فخر الدين قباوة، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت، ص ٤٢.

<sup>(</sup>٢) العامري، لبيد بن ربيعة (ت٦٦٦م)، ديوان لبيد بن ربيعة، (١٩٦٢م)، تح: إحسان عباس، التراث العربي- وزارة الإرشاد والأنباء، الكويت، ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: زبادي، وفاء يوسف إبراهيم: الأجناس الأدبية في كتاب الساق على الساق فيما هو الفارياق "دراسة أدبية نقدية"، (٢٠٠٩م)، جامعة النجاح الوطنية، نابلس، ص ١١٢.

وعظية، أو ما شابه ذلك، وعليه، أُعفِي لفظ "المقامة" مِنْ معنى القيام، وارتبطت دلالته بحديث المرء وسط جماعة من الناس (١)، وهو المعنى الذي اعتمده بديع الزمان الهمذاني (٣٩٨هـ) لتسمية مقاماته، وعلى الرغم من أنَّ لفظ "المقامة" احتمل خلال سيرورة تطوره دلالات لغوية عدة، فإنَّ الهمذاني هو أولُ من يعود له الفضلُ في إعطاء المصطلح معناهُ الاصطلاحي (١)، ووظيفته الدلالية التي جعلت منه دالًا على فَنِّ المقامات.

(١) ينظر: ضيف، شوقى: المقامة، (٩٧٣م)، ط٣، دار المعارف، القاهرة، ص ٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مصطفى، أحمد أمين: فنون النثر في العصر العباسي، المكتبة الأزهرية للتراث، (١٩٩٥-

## المَقَامَةُ في اللُّغَة والاصطلاح:

تحتمل كلمة المقامة في اللُّغةِ عِدَّة معانٍ منها: "المقالة التي يتكلّم بها الخطيب ونحوه"(۱)، وتعني كذلك المجلس؛ يُقال مقاماتُ الناس أيّ بجالِسُهم (۲)، وهي أيضًا "فَنُّ قصصِيُّ فُكاهِيُّ من النثر المسجوع" (۳)، أمّا في الاصطلاح فإنَّ عموم التعريفات جاء متشابعًا في الجوهر، متباينًا في المظهر؛ إذ يُعرِّف أحمد الشايب المقامات على أهمًّا: "نوع من القصص الأدبية القصيرة التي تعتمد على الخيال في تأليف حوادثها، وترمي إلى غاية مثل تعليم اللغة، وسرد الموعظة، ووصف الأشياء..."(٤)، بينما وصفها شوقي ضيف بأنمًّا: "حديثٌ أدبي بليغ، وهي أدنى إلى الحيلة منها إلى القصة، فليس فيها من القصة إلا ظاهر فقط"(٥)٠، وذهب عبد الملك مرتاض إلى أنمًّا "جنس أدبي يتخذ الشكل السردي نسيجًا له، ومن الشخصيات المكررة الوجوه، والمختلفة الأدوار، والطريفة الطباع أساسًا

<sup>(</sup>١) معجم الدوحة التاريخي، مادة (ق و م)

<sup>(</sup>۲) ينظر: ابن منظور (ت۷۱۱هـ): لسان العرب، (۱٤۱۶هـ)، ط۳، دار صادر، بيروت، ج۱۱، حرف الميم، فصل الكاف، ص ٥٠٦.

<sup>(</sup>٣) معجم الدوحة التاريخي، مادة (ق و م)

<sup>(</sup>٤) الشايب، أحمد: الأسلوب "دراسة بلاغية تحليلية لأصول الأساليب الأدبية"، (١٩٩١م)، ط٨، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ص١١٠.

<sup>(</sup>٥) ضيف: المقامة، ص ٩.

<sup>(</sup>٦) مرتاض، عبد الملك: مقامات السيوطي، (١٩٩٦م)، ط١، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ص

## المقامة: الفنيَّة والأسلوب:

على الرغم ممّا قد نجده في كثيرٍ من تعريفات الأدب الحديث من كون المقامة تُعَدُّ ضربًا من القصص القصيرة، إلّا أهّا في الواقع ليست كذلك؛ فالمقامة لا تُثبّتُ للقصة من كل زاوية وناحية؛ إذ تنقصها أشياء عديدة تبعدها بالضرورة عن طبيعة القصة من كل زاوية وناحية؛ إذ تنقصها أشياء عديدة تبعدها بالضرورة عن طبيعة القصة (۱)، وإنْ تضمنت المقامة عناصر كالحكاية والحوار والوصف وغيره، فإنَّ أسلوبها في غرابته وبراعة صنعته بعيدٌ عن أسلوب القصص أو الروايات؛ لا سيَّما أنَّ المعنى في المقامة –أو الموضوع – ليس بالأمر الجلل، ولا يُمثِّل مرتكز المقامة وعمود قيامها، بل هو أقرب ما يكون إلى الخيط الذي تُساق به الغاية التعليمية –أو غيرها من الغايات – لا أكثر؛ بمعنى أنَّ الغلبة في المقامة تكون للفظ على حساب المعنى (۲)، لا العكس كما هو الحال في غالبية القصص والروايات، فالجوهر الأساسي للمقامة هو ما تتضمنه من عتاد لغوي بليغ، ومنظومة أسلوبية بديعة، بحيث يتميز المعنى فيها بكسوته اللفظية وحليته البلاغية لا بنفسه في حد ذاته.

وهو ما قد يُثير بدوره تساؤلًا بشأن ما يُحقق للمقامة فنيتها ويجعلها قريبة من القصة الفنيَّة؛ لا سِيَّما أنَّ هذا التقارب بينهما لا يرجع إلى توافر المقامة على عناصر القصة إجمالًا كما أُشير سابقًا، والحقيقة أنَّ الأمر منوطُّ بقضيتين رئيستين حسب محمد رياض وتار، الأولى تكمن في الطريقة الساخرة التي تُعالج بما المقامات موضوعاتها؛ إذ بصرف النظر عن ماهية الموضوع الذي

<sup>(</sup>١) ينظر: الشايب: الأسلوب "دراسة بلاغية تحليلية لأصول الأساليب الأدبية"، ص١١٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ضيف: المقامة، ص ٩.

ثُعالجه المقامة، فإنَّما دائمًا ما تنحو في ذلك منحى ساخرًا أو تمكميًا يُمُكِّنها من طرق مختلف المواضيع بسلاسة ويُسر، والثانية تتمثَّلُ فيما تتضمَّنُه المقامة من تنوعٌ كلاميٍّ يتأتى لها عن طريق دمج بِنْيتها الأساس بمختلف الأجناس الأخرى كالشعر، والحديث، والقرآن، والأمثال...إلخ.

وهذان الشرطان لا يُحققان للمقامة فنيَّتها ويُميِّزان الرواية الفنيَّة عمَّا سِواها من الأجناس النثرية الأخرى فحسب، بل يُسهمان بشكل رئيسٍ في توسيع إمكاناتها السرديَّة، وجَعْلها بذلك أساسًا ينطلق ويُفيد منه الدارسون والروائيون في تأسيس الرواية العربية المعاصرة، وهو ما يُمكن التدليل عليه بمجموعة من الأعمال التي أفاد أصحابها من فن المقامات كرواية "المقامة الرملية" لهاشم غرايبة، ورواية "الوقائع الغريبة في اختفاء سعيد أبي النحس المتشائل" لإميل حبيبي، وغيرها(۱).

## القرن التاسع عشر "بين الأزمة الحضاريَّة والنهضة العربيَّة":

إنَّ مفارقةً عجيبة تكمن في مدى مشابحة القرن التاسع عشر - في تقلبات أوضاعه الماديَّة والمعنويَّة وما لَحِقه من اضطراب وقلق حضاريّ لحياة أحمد فارس الشدياق وشخصه؛ إذ إنَّ ترحال الشدياق المتكرر وما صاحب ذلك من أحداثٍ ووقائع يُجسد بطريقة ما حقيقة التيارات التي سادت القرن

المُقَامَةُ البَخْشِيشِيَّة لأَحْمَد فَارس الشِّدْيَاق (١٢١٩-١٣٠٠هـ = ١٨٥٠-١٨٥٠): تقديم وتحقيق أميمة محمد صابر – أ.د. هيثم سرحان

<sup>(</sup>۱) ينظر: وتار، محمد رياض: توظيف التراث في الرواية العربية المعاصرة، (۲۰۰۲م)، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، ص ۱۸۳.

التاسع عشر قوميًا وسياسيًا، وهو ما دفع بعدة باحثين للمراهنة على أنَّ حياة الشدياق "توجز في طياتها روح العصر الجديد وتقلباته العنيفة"(١).

عانى العربُ بعد أوج ازدهارهم -إبّان العصر العباسيّ من أزمةٍ حضاريَّةٍ متمثِّلة في الضعف السياسيّ والتدهور الاجتماعيّ والاقتصاديّ، الذي أسفر بدوره عن حالةٍ من الجمود الفكريّ والجدب العلميّ (٢)، بل وحتى التخلف الحضاريّ، وبات العرب -في السباق الحضاري العالمي - في درجة أدنى من غيرهم، ولم يكُن بمقدور الخلافة العثمانيَّة آنذاك أنْ تُغير من هذه الحال شيئًا، لا سِيَّما أَمَّا هي الأخرى نالها من الضعف والاضطراب ما نالها، وراحت تفقد سيطرتها على الوضع كَكُل

"فلم يبزُغ فجر القرن التاسع عشر حتى كانت قد أصبَحَت واهنة القوى، يَسُودُهَا الاضطراب، ويُهدِّدُها الانحلال، فلا غرابة في أنْ يطمَع فيها الطامعون، أو أنْ تتَّقِدَ في أطرافها نيران الفتن والثورات الاستقلاليَّة

<sup>(</sup>١) شكري، غالي: النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث، (١٩٩٢م)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المطوي، محمد الهادي: أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، (٢) ينظر: المعرب الإسلامي، بيروت، ص ١٥-١٦.

(...) وإذا هي في القرن الماضي أشبه بطائرٍ قد قص ًأحد جناحيه إلّا أقله..."(١).

وعلى شاكلة ما طال الحياة الاقتصاديَّة والاجتماعيَّة من وهنٍ وانحلال خلال العهد العثماني، بلغت الحياةُ الفكريَّة كذلك حالةً مُظلمةً مِنَ الأميَّة والجهل، فلمْ تَعُد الحضارةُ العربيَّة الإسلاميَّة متَّقدة بأنوار المعرفة، وخمدت نيران الخزائن التي كانت تَمُدُّ أقطار العالم بشتَّى كتب العلوم والمعارف، وخيَّم على العالم العربي نوعٌ مزمنٌ من العقم الفكري(٢)؛ وعليه:

"كان الانحطاط مصير الثقافة العربيَّة التي كانت مزدهرةً في غابر الأزمان، وأصبح الإيمانُ الدينيّ الغيبيّ سائدًا في البُلدان العربيَّة والعقائد الدينيَّة الجامدة نقطة انطلاقِ التفكير وأساسه"(٣).

<sup>(</sup>۱) المقدسي، أنيس: الفنون الأدبية وأعلامها في النهضة العربية الحديثة، (۱۹۶۳م)، دار الكاتب العربي، دمشق، ص ۱۹۳۳.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المطوي، محمد الهادي: أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، ص٢٢-٢٣.

<sup>(</sup>٣) ليفين، زالمان: الفكر الاجتماعي والسياسي الحديث "في لبنان وسوريا ومصر"، (١٩٧٨م)، ط١، ترجمة: بشير السباعي، دار ابن خلدون، بيروت، ص ٨.

وبحكم أنَّ اللغة العربيَّة في تلك الفترة تأخرت بدورها ولم تَعُد تُلَقَّن بنجاعة كما كانت في السابق، ضعف الأدب وزاد إسفافًا؛ لا سِيَّما أنَّ الإبداع الأدبي مرتبطُ ارتباطًا وثيقًا بقدرة اللغة على الأداء، فباتت الصورة الأدبيَّة محصورةً في الصناعات اللفظية، والتكلُّف، والتوريات، والركاكة، والتصنع، وأصبح المعوَّلُ عليه في الكتابات النثريَّة مقتصرًا على السجع وألوان البديع وكل مظاهر البهرجة اللفظيَّة، بيد أنَّ الأدب تمكَّن تدريجيًا من التخلُّصِ من قيود التزاويق والتلاعب اللفظي مع مطلع القرن التاسع عشر وبظهور بوادر النهضة الخديثة، التي مَثَّل عصر ما قبل الشدياق منطلقًا لها وضَمَّ إرهاصاتها الأولى(١).

لم تبدأ النهضة العربيَّة الحديثة بمحض الصدفة، وإغمّا كانت وليدة مجموعة من العوامل والتحولات الفكريَّة والاقتصاديَّة والاجتماعيَّة... إلى التهضة أسهمت بشكلٍ أو بآخر في إيقاظ الأمَّة العربيَّة وتوعيتها بضرورة النهضة والتغيير؛ لا سِيَّما بعد الهجمة الاستعماريَّة التي شنَّها الغرب على الشرق، وما تمخَّض عنها من حسرةً استشعرتها الذات العربيَّة أمام التفوق الأوروبي، الذي بات مهدِدًا لمقوماتها الدينيَّة والفكريَّة والاقتصاديَّة...إلى المناق، فإنَّ "شرارة بات مهدِدًا لمقوماتها الدينيَّة والفكريَّة والاقتصاديَّة...إلى المناق المنا

(١) ينظر: المطوي، محمد الهادي: أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، ص ٢٣-٢٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المطوي، محمد الهادي: أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، ص ٤٠-١٤.

نهضتنا انبثقت نتيجة ماس كهربائي ولدته لحظة اصطدام بين الحضارة القاهِرَة والحضارة المقهُورة"(١).

ومع بدايات النهضة راحت شوكة الأدب واللغة تشب وتقوى، لا سيّما في مصر؛ بحكم أنَّ النهضة فيها سبقت سواها من الأقطار العربيّة، فأخذت اللغة تزدهر في ظل تيارين قويين أولهما عربيٌّ قديم تمخَّض عن إحياء التراث العربي والإفادة منه، والآخر تيار الثقافة الغربيَّة الذي جلب معه أفكارًا جديدةً وموضوعات حديثة، وعلى شاكلة مصر شهدت بلاد الشام في مطلع القرن التاسع عشر اهتمامًا كبيرًا بالأدب واللغة أيضًا على يد نخبة من الأدباء من أمثال ناصيف اليازجي ورفاعة الطهطاوي وغيرهما، وفي العراق على يد محمود الألوسي أبو الثناء صاحب التفسير المشهور بروح المعاني وابنه السيد عبد الله الألوسي، وفي لبنان أحمد فارس الشدياق، وغيرهم ثمن أخذت ملامح النهضة تتحدد على أيديهم وتتضح معالمها(٢).

أحمد فارس الشدياق (١٨٠٥ – ١٨٨٧م):

<sup>(</sup>١) شكري، غالي: النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث، ص١٣١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الدُّسوقي، عمر: نشأة النثر الحديث وتطوره، (٢٠٠٧م)، دار الفكر العربي، القاهرة، ص٥١-٥١.

هو فارس بن يوسف بن منصور بن جعفر، المنحدر من سُلالةِ المقدم رعد بن المقدم خاطر الحصروني الماروني (١)، وهو ابن الجَدِّ الأعلى للشدايقة كلهم، المتفرعين إلى نحو ستين فرعًا في كُلِّ من سوريا، والعراق، ومصر، ولبنان، ولعل نشأة المقدم رعد في حصرون بجُبَّة بشرّي (٢) في أوائل القرن الخامس عشر للميلاد (٦)، هي ما يُفَسِّرُ تردد لقب عائلة فارس بين المشروقي والشدياق والحصروني (٤).

إنَّ كلمة "شدياق" -إلى جانب كونها تَنْحَدِرُ مِنْ أصلٍ يوناني - لها مدلولان اثنان، أولهما ديني والآخر ثقافي علمي؛ إذ تُشير كلمة شدياق عند النصارى إلى من هو أدبى درجة من الكاهن، وتوسعت هذه الدلالة بعد ذلك لتشمل كُلَّ خادمٍ للكنيسة، دون أدبى اعتبار لمرتبته الدينية، إلَّا أنَّه وبمرور الزَّمن تغير مدلولها اللغوي ليصبح متعلقًا بـ "ألقاب الشرف التي تطلق على كبار القوم

<sup>(</sup>۱) تولى جبل كسروان في سوريا مدة سبعة وثلاثين عامًا في بدايات القرن السابع عشر للميلاد، ينظر: زيدان، جورجي: تراجم مشاهير الشرق في القرن التاسع عشر، ج٢، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، ص ١٠٤، وللاطلاع على تاريخ أسرة الشدياق ينظر: الشدياق، طنوس بن يوسف: أخبار الأعيان في جبل لبنان، (١٩٥٤م)، وقف عليه وناظر طبعه المعلم بطرس البستاني، ج١، مكتبة العرفان، بيروت، ص ٢٢٧ - ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) إحدى مقاطعات لبنان الشمالية.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مسعد، بولس: فارس الشدياق، (١٩٣٤م)، نشره الدكتور فيليب الشدياق، مطبعة الإخاء، القاهرة، ص ٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المطوي، محمد الهادي: أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، ص ٥٥.

من المتعلمين والكتاب الذين يرتفعون عن طبقة الأميين"(۱)، وبامتزاج هذين المدلولين باتت الكلمة لقبًا عائليًا لأسرة أحمد فارس الشدياق، وهو أمرٌ يمكن أنْ نجد مثيلًا له عند المسلمين؛ لا سِيَّما حين يمتزج في الكلمة الواحدة المعْنيَين الوظيفي والديني من جهة، واللقب العائلي من جهة أخرى، كالشيخ والكاتب والإمام...إلخ(۲).

ولد أحمد فارس الشدياق في قرية صغيرة بلبنان تُدعى "قرية الحدث (٣)"، وتفاوت الباحثون في إثبات تاريخ مولده، فمنهم من ذهب إلى أنَّه ولد عام ٥١٨٠٥م، كالشيخ بولس مسعد (ت١٨٩٠م) ومحمد يوسف نجم (ت٢٠٠٩م)، ومنهم من أثْبَتَ في تراجمه أنَّه ولد عام ١٨٠٤م، كالمؤرخ جورجي زيدان (ت ١٩٢٤م) ولويس شيخو اليسوعي (ت٢٩٢٩م)، إلَّا أنَّ الرواية الأولى يمكن أن تُرجَّحَ على الثانية بحُجَّة أنَّ الدكتور فيليب الشدياق وهو أحد أقرباء المترجم له أقرّ برواية بولس مسعد وأثبتها (٤).

<sup>(</sup>١) حسن، محمد عبد الغني: أحمد فارس الشدياق، سلسلة أعلام العرب، العدد ٥٠، الدار المصرية للتأليف والترجمة، القاهرة، ص ٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المطوي: أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٣) هناك خلاف حول القرية التي ولد فيها فارس الشدياق، فمن الباحثين من ذهب إلى أنما قرية عشقوت وهو رأي الأغلبية، ومنهم من رأى أنمًا قرية الحدث، إلا أنَّ وصية الشدياق التي طلب فيها أنَّ يدفن في قرية الحدث واصفًا إياها به "مسقط رأسه" تحل هذا الخلاف وتثبت قرية الحدث على أنمًا مكان الولادة، ينظر: آصاف، يوسف: هو الباقي، (١٨٨٥م)، مطبعة القاهرة الحرة، القاهرة، ص ٨. (٤) ينظر: حسن: أحمد فارس الشدياق، ص ٤.

وتُعَدُّ السُلالة التي ينحدر منها أحمد فارس الشدياق من أعرق السلالات اللبنانية، وأكثر الأسر علمًا وشهرةً وأدبًا؛ لا سِيَّما أهَّا كانت أسرة مقربة إلى البلاط وأصحاب السلطة والحكم؛ إذ كانت أسرة الشدياق تَمُدُّ المشايخ والأمراء اللبنانيين بالكتبة والمحاسبين، الذين يُدِيرُون لهم عقاراتهم وأموالهم. وبحكم ما كان يربط أسرة الشدياق من علاقات وطيدة بالحكام وأصحاب الشأن، فإخَّم كثيرًا ما كانوا يجدون أنفسهم في خِضَمِّ المعامع السياسية والتي تدور بين أبناء العمومة أو الإخوة من الأمراء، وهو ما جعلهم عرضة للوقوع في قضايا تصفية الحسابات والانتقام وغيرها(١).

وهو أمرٌ نجد له ذِكْرًا في كتابه الموسوم بـ "الساق على الساق في ما هو الفارياق"؛ إذ صور فيه الشدياق الهجوم الذي شنّه الأمير حيدر الشهابيّ (٢) على داره هو وأمِّه، بأمرٍ من الأمير بشير الشهابي(٣)؛ إذ جاء هذا الهجوم نتيجة لما نشب بين الأمير بشير ووالد الشدياق من خلاف، أجَّجَه تمرد والد

<sup>(</sup>١) ينظر: المطوي: أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، ص ٤٦- ٤٠.

<sup>(</sup>٢) الأمير حيدر الشهابي (١٧٦١-١٨٣٥م)، أحد الأمراء الشهابيين بلبنان، وهو من قاد الحملة التي أمر بما الأمير بشير على بيت فارس الشدياق وأمه، ينظر ترجمته في: الزركلي، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس (١٣٩٦هـ): الأعلام، (٢٠٠٢م)، ط١٥، ج٢، دار العلم للملايين، بيروت، ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر ترجمته: الزركلي، الأعلام: ج٢، ص ٥٧، وللاستزادة حول أحوال بلاطه ينظر: عبود، مارون: صقر لبنان "بحثٌ في النهضة الأدبية الحديثة ورجلها الأول أحمد فارس الشدياق"، (١٩٥٠م)، ط١، منشورات دار المكشوف، بيروت، لبنان، ص ٥٥-٥٥.

الشدياق وعصيانه للأوامر، حتى بات من أبرز العناصر المتمردة على الأمير، وحينما أوشك الأمير على الفتك به، هرب الأب الثائر رفقة أبنائه، فحوَّل الأمير نقمته على أحمد فارس الشدياق وأمِّه، وأمر بنهب بيتهما وتخريبه، وهو ما يصفه الشدياق في قوله:

"وفي تلك الليلة التي فروا فيها هجمت جنود الأمير على وطن الفارياق فَفَرَّ مع أمه إلى دار حصينة بالقرب منها لبعض الأمراء، فنهب النَّاهبون ما وجدوا في بيته من فضة وآنية، ومن جملة ذلك طنبور كان يعزف به أوقات الفراغ، فلمَّا أنْ سكنت تلك الزعازع رجع الفارياق مع أمه إلى البيت فوجداه قاعًا صفصفًا"(١).

#### ■ نشأته:

نشأ فارس الشدياق في ظل أسرة تتمتع بمجدٍ علميٍّ وسيادةٍ سياسيَّة، وهي أسرة "متَّصلة الأسباب باللغة والأدب والتفقُّهِ في الدين والتاريخ"(٢)، إلى

<sup>(</sup>۱) الشدياق، فارس بن يوسف: الساق على الساق فيما هو الفارياق أو "أيام وشهور وأعوام في عجم العرب والأعجام"، (۱۹۱۹م)، عني بنشره يوسف توما البستاني صاحب مكتبة العرب بمصر، القاهرة، الكتاب الأول، ص ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الأشتر، عبد الكريم: في نصوص مختارة من الأدب العربي الحديث "أحمد فارس الشدياق"، (٢) الأشتر، عبد الكريم: في نصوص مختارة من الأدب العربي الحديثة، دمشق، ص ١٥٩.

جانب أنهًا "ذات وجاهة مرموقة"(١)، فكان محتمًّا على الشدياق أنْ يسير على الخُطى ذاتها، ويُعَدَّ بمثل ما أُعِدَّ به إخوته ووالده قبل ذلك، فكان أنْ أرسلته أسرته إلى كُتَّاب قرية "عشقوت"، وهي القرية التي انتقل إليها والداه عام ١٨٠٥م.

وعلى الرغم من أنّه قضى فترة وجيزة في سلك التّعليم النظامي – على افتراض أنّ الكُتّاب يندرج تحت هذا الصنف وإنْ لم يكن – فإنّه على شاكلة غيره من نوابغ عصر النهضة ضاق ذرعًا بمُعَلّم الكُتّاب الذي تتلمذ على يده، وذلك لضحالة زاده ورداءة منهجه في مقابل رجاحة عقل ودهاء الشدياق، ونقم عليه نقمة ظلّت حبيسة جوفه زمنًا طويلًا، إلى حين مَمّكُنه من تحريرها في كتاب الساق، فوصف معلمه قائلًا: "وكان المعلم المذكور مثل سائر معلمي الصبيان في تلك البلاد في كونه لم يطالع مدة حياته كلها سوى كتاب الزبور وهو الذي يتعلمه الأولاد هناك لا غير..."(٢)، وقد امتد سخط الشدياق ليشمل رجال الدين بمّن كانوا يشرفون على تلك الكتاتيب فيقول:

"والظاهر أنَّ سادتنا رؤساء الدِّين والدُّنيا لا يريدون لرَعِيَّتهم المساكين أنْ يتفقَّهوا أو

<sup>(</sup>۱) الصلح، عماد: أحمد فارس الشدياق، آثاره وعصره، (۱۹۸۷م)، شركة المطبوعات للتوزيع والنشر، بيروت، ص ۱۹.

<sup>(</sup>٢) الشدياق: الساق على الساق فيما هو الفارياق أو "أيام وشهور وأعوام في عجم العرب والأعجام"، الكتاب الأول، ص ١٥.

يتفقَّحوا، بل يحاولون ما أمكن أنْ يغادروهم متسكِّعين في مهامه الجهل والغباوة (...) وأنْ يكون معلموهم لا يعرفون العربية ولا الخط والحساب والتاريخ والجغرافية ولا شيئًا غير ذلك ما لا بُدَّ للمُعلِّم من معرفته..."(١).

## حياته العِلْميَّة:

على الرَّغم من أنَّ الشدياق لم يتلق تعليمًا عاليًا أو ثانويًا، فإنه استعاض عن ذلك بعدة أمور أخرى أسَّسَتهُ وجعلته مفارقًا — في سعة علمه واطلاعه لكل أقرانه وأترابه، ومن ذلك تعاطيه النساخة، فبعدما ضاق معلم الكُتَّاب ذرعًا بأسئلته الفطنة حول كُلِّ شاردةٍ وواردة، وخشي على نفسه أن يُعرَّى ويُفضَح جهله، أشار على والده أن يشغله بنسخ الكتب(٢)، وهو ماكان سببًا في تكوين معجم الشدياق وتمكُّنه لغويًا، فكان أنْ "لبث على هذه الحالة مدة طويلة فاستفاد منها ما أمكن لمثله أن يستفيد من تجويد الخط وحفظ بعض الألفاظ"(٢).

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص ١٥.

<sup>(</sup>۲) ينظر: البابا، محمد زهير: أحمد فارس الشدياق "دراسة موجزة لمكانة أسرته وقصة حياته وتنقلاته"، (۲) بغلة التراث العربي، المجلد ۲۲، العدد (7) اتحاد الكتاب العرب، سوريا، ص (7) .

<sup>(</sup>٣) الشدياق: الساق على الساق فيما هو الفارياق أو "أيام وشهور وأعوام في عجم العرب والأعجام"، الكتاب الأول، ص ١٧.

وبحكم أنَّ والد الشدياق كان محبًا للمطالعة وكثير القراءة، بدليل قوله: "فإنَّ أباه قد أحرز كتبًا عديدة في فنون مختلفة"(١)، فإنَّه تَسَنَّى للشدياق أنْ يُفيد إفادة بالغة من مكتبة والده وما ضَمَّته من كتب حول علوم مختلفة، وتمكَّن من تغذية استعداده الفطري للخوض في الأدب، وهو استعداد أشار إليه في قوله: "كان للفارياق ارتياحٌ غريزيٌّ من صغره لقراءة الكلام الفصيح وإمعان النظر فيه، ولالتقاط الألفاظ الغريبة التي كان يجدها في الكتب"(٢).

فنَمَّى بذلك ذوقه الأدبي، وزاد توسُّعًا في ضروب العلم المختلفة إثر الرعاية العلمية التي أحاطته من قِبَل إخوته (٢)؛ لا سِيَّما أخوه أسعد، الذي وُصِفَ بأنَّه "نابغة عصره ذكاءً وفطنةً" (٤)، فتتلمذ الشدياق على يديه، وكان يعرض عليه ما ينظمه من أشعار ويقرأ عليه شيئًا من النحو وغيره (٥).

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٣) لفارس الشدياق أربعة إخوة وهم: طنوس الشدياق (١٧٩١-١٨٦١)، منصور الشدياق (١٨٤١-١٨٤٠)، أسعد الشدياق (١٨٤١-١٨٤٠)، غالب الشدياق (١٨٤١-١٨٤٠)، للاستزادة حول هذه الشخصيات ينظر: المطوي: أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، ص ٥٠-٥٠.

<sup>(</sup>٤) زيدان: تراجم مشاهير الشرق في القرن التاسع عشر، ص ٩٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: المطوي: أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، ص ٦٣.

#### حياته العَمَلِيَّة:

أمَّا بالنِّسبة لحياته المهنيَّة، فقد ظلَّت النساخة متعلقة بردائه أمدًا طويلًا، وكان كلمَّا حاول التخلص منها عاد إليها راكضًا، لما كان يطاله من ضيق العيش وصعوبة الحال. ولشدَّة إتقانه لهذه الحرفة وبراعته وجودة خطِّه، بلغ صيته الأمير حيدر الشهابي، فاستدعاه لينسخ له ما وصفه الشدياق بأنَّه "دفاتر كان يودعها كل ما كان يحدث في زمانه"(۱).

وعلى الرغم من صنائع هذا الأمير مع والد الشدياق سابقًا، فإنَّ الشدياق تغاضى عن كل ذلك طمعًا في أن يُقرَّب من الأمير ويصبح من خاصته، لعلمه أنَّ ذلك سيفتح له آفاقًا بين أصحاب الشأن والأمراء، ويبلغ إثر ذلك ما بلغه والده وإخوته قبله. بَيْدَ أنَّ أمانيه لم تُحقق، ولم يَعُدْ عليه نفعٍ من حرفته تلك، ولأنَّ نفسه كانت عزيزةً عليه لم يسأل الأمير أو يطلبه شيئًا، بل راح يعبث بصورته ومكانته أيمًا عبث في الفصل الخامس من كتابه الساق، وهجاه وسخر منه إلى حد أنه غيَّر اسمه من الأمير حيدر إلى "بعير بيعر"،

(١) الشدياق: الساق على الساق فيما هو الفارياق أو "أيام وشهور وأعوام في عجم العرب والأعجام"، الكتاب الأول، ص ٢٩.

فيقول: "لما شاعت براعته في النسخ أرسل إليه من اسمه على وزان بعير بيعر يستدعيه لنسخ..."(١).

وعليه، بَحَثَ الشدياق عن مهنةٍ أخرى تفتح له باب الرزق وتقيه شِدَّة الفاقة، فحاول أنْ يعمل لصالح أميرٍ درزي كان أخوه يعمل عنده سابقًا، لكنَّه سرعان ما ترك العمل معه، نظرًا لخشونة عيش الدروز، ولِمَا وقع بينه وبين أميرهم من خلافٍ بسبب هجوه إياهم، فعاد إلى النساخة، ثمَّ خاض في حِرفة التجارة مع صديق له، وباءت كسابق تجاربه بالفشل، فَعَاد مجددًا للنساخة بعدما تبيَّن له أنَّ "شق القلم أوسع من حقائب البياعة، وأن سواد المداد أبحى من ألوان البضاعة" (٢).

وعلى الرغم من أنَّ الشدياق رضي بخشونة العيش وقلَّة الوارد، فإنَّه عاد ليخوض تجربةً أخرى بعدما شجَّعه صديقه على ذلك، وهي

"أنْ يستأجرا خانًا على طريق مدينة الكعيكات (...) ولبثا فيه يبيعان ويشتريان (...) حتى انتشر صيتهما عند الواردين والصادرين (...) وكثيرًا ما انتاب خانهما أهل الفضل والبراعة، والوجاهة

<sup>(</sup>١) الشدياق: الساق على الساق فيما هو الفارياق أو "أيام وشهور وأعوام في عجم العرب والأعجام"، الكتاب الأول، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص ٣٧.

# والاستطاعة، حتى كأنَّه كان حديقة يتفرج فيها المكروب"(١)

إِلَّا أَنَّ تَجربته هذه لم تَدُمْ، وعاد إلى النساخة "وإن كان ذلك على غير مراده" (۲)، وظلَّ كذلك إلى أَنْ غادر لبنان إلى مصر عام ١٨٢٦م. الشدياق في مصر (١٨٢٦-١٨٣٤م):

لعل المتبع للأحداث التي حَاضَها الشدياق في مصر يُدرك ما لهذه البلاد من أثرٍ بالغ في إعادة برمجة مجرى حياته، وإكسابه منظورًا جديدًا ومغايرًا للأمور من حوله، انطلاقًا من عزوفه عن التبشير والمبشرين (٦)، ووصولًا إلى تحَوُّله للعمل الصحفي؛ إذ اتَّصَل الشدياق بالوجيه نصر الله الطرابلسي (١٧٧٠- ١٧٧٠م) علّه يتوسَّط له ويعاونه على كسب وظيفةٍ تغنيه عن العمل مع المبشرين، فكتب له رسالةً استنكر عليه الوجيه لاحقًا أسلوب التسجيع فيها، بيّد أنَّه استدعاه إلى مجلسه لاختبار قدرته وإمكاناته الفكريَّة والأدبيَّة، ودارت بينهما مساجلةً أدبيَّة، عَرَفَ فيها كلُّ منهما الآخر، ولم يَكَدُ الشدياق يُغادر مجلسه ذاك حتَّى جاءه عرضُ الوجيه:

<sup>(</sup>۱) نجم، محمد يوسف: الأدب العربي في آثار الدارسين، ط١، (١٩٦١م)، بيروت، دار العلم للملايين، ص ١١٣٠.

<sup>(</sup>۲) المرجع نفسه، ص ۱۲۹.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المطوي: أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، ص ٧٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر ترجمته: الحلبي، محمد راغب الطباخ (ت١٣٧٠هـ): أعلام النبلاء بتاريخ حلب الشهباء،

<sup>(</sup>۱۹۸۸م)، تح: محمد كمال، ط٢، مجلد ٧، دار القلم العربي، حلب، ص ٢٥٧.

" هل لك في أنْ تكون كاتبًا عند رجل من السُراة الأغنياء يريد أنْ ينشئ ممدحًا يكتب فيه بلغات مختلفة مساعيه ومعاليه، فيكون شغلك فيه في كل يوم نظم بيتين أو أكثر بحسب الاقتضاء"(١).

والممدح المقصود في كلامه هذا هو صحيفة الوقائع المصرية التي صدرت في ٣ ديسمبر ١٨٢٨م (٢)، وقد أورد الشدياق في أحد فصول كتابه الساق صورةً لعمله في هذه الصحيفة تحت عنوان "في أبيات سرية"، فقال: "وتوجه إلى الممدح فما استقر به المجلس إلا وورد بشيرٌ إليه وبيده رقعةٌ فيها بيتان يراد ترجمتهما ... "(٣). ولعلَّ واحدة من أهمّ ثمرات عمل الشدياق في هذه الصحيفة، تَنَبُّهُه إلى أنَّ زاده المعرفي الذي كوَّنه في لبنان لم يكن كافيًا، فراح يتتلمذ على يد مشايخ الأزهر، وغيرهم مِمَّن عرفهم في دار الوقائع، كالشيخ عبد الرحمن الصفتى (١) الذي تعاون مع الشيخ شهاب الدين محمد بن إسماعيل بن عمر الصفتى (١)

<sup>(</sup>١) نجم: الأدب العربي في آثار الدارسين، ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المطوي: أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، ص ٧٧.

<sup>(</sup>٣) الشدياق: الساق على الساق فيما هو الفارياق أو "أيام وشهور وأعوام في عجم العرب والأعجام"، الكتاب الثاني، ص ٥٦.

<sup>(</sup>٤) ينظر ترجمته: الزركلي، الأعلام، ج٣، ص٩٠٣.

المصري (١) في تصحيح القسم العربي بدار الوقائع تحت إشراف الخواجه نصر الله رئيس التحرير آنذاك (٢).

وبناءً عليه وعلى غيره من الأحداث<sup>(٣)</sup>، أيقظت مصر، بكل ماكان فيها من تثاقف عربي أوروبي، ومكانةٍ علميةٍ واجتماعيةٍ وسياسيةٍ مرموقة، مَلكَات الشدياق ووسَّعَت مداركه اللغوية والأدبية على أصولٍ جديدةٍ لم تكن لتَتِمَّ له في أيِّ بقعةٍ أخرى من بقاع العالم، حتى أصبح يُقال: "إنَّ الشدياق كاتب لبناني المولد، ولكنَّه مصري الهوى مهما طال اغترابه في بلاد العالم"(٤) الشدياق في أوروبا (١٨٣٤ - ١٨٥٧م):

إِنَّ واحدًا من أهم عوامل تكوينِ شخصيَّةِ الشدياق الفكريَّة والأدبيَّة والأدبيَّة والماته المتعدِّدة في مختلف أنحاءِ أوروبا، لا سِيَّما أنَّ هذه الإقامات حفلت بنشاطٍ غزيرٍ في ميادين شقَّ كميدان التأليف المدرسيّ والتَّعليم وتصحيح منشوراتِ المطبعة وغيرها، وتُعَدُّ إقامته في مالطة البداية الأولى للمرحلةِ الأوروبيَّة من حياة الشدياق؛ إذ مَهَّدت مالطة السبيل أمام الشدياق لينتقِلَ إلى أوروبا بعدما اتَّصل بحضارتها هناك، فهذا الاتِّصال -وإنْ لم يبلغ عمق الاتِّصال الذي سيحدُث لاحقًا - مَكَّنَهُ من استكشاف مختلف الجاليَّات الأوروبيَّة، والاحتكاك

<sup>(</sup>١) ينظر ترجمته: المرجع نفسه، ج٦، ص٣٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: عوض، لويس: تاريخ الفكر المصري الحديث، (١٩٦٩م)، ط٣، ج٢، دار الهلال، القاهرة، ص٢٩٤.

<sup>(</sup>٣) للاستزادة حول تفاصيل إقامة الشدياق في مصر وما عرض له من أحداث هناك ينظر: المطوي: أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، ص ٧٢-٨٦.

<sup>(</sup>٤) خورشيد، فاروق: مصر في أدب الشدياق، (١٩٣٧م)، الهلال، مصر، ص٥٥.

بطبقاتٍ اجتماعيَّةٍ متباينة، من رجالِ أعمالٍ وسياسيين ومستشرقين وغيرهم، وهو ما سَلَّحهُ بكلِّ ما يحتاج معرفتهُ من أساسيَّاتِ اللغة والطباع وغيرها، حتَّى إذا انتقل بعد ذلك إلى إنكلترا -أولى البلاد الأوروبيَّة- وَجَدَ الطريقَ أمامهُ مُهَدة (١).

الشدياق في تونس (١٨٥٧ – ١٨٥٩م):

لم تتجاوز إقامة الشدياق في تونس سنتين تقريبًا، إلّا أنَّ المرحلة التونسيَّة في حياته كانت بالغة الأهميَّة والتأثير في نواحٍ عدَّة، فعلى الرغم مِنْ فَشَلِه فيها على الصَعِيدِ المهنيّ، فإنَّه حَرجَ منها مُتَسَيِّلِحًا بدوافع جديدة للمُضيّ قُدمًا؛ إذ مَتَّلَت تُونس الدافع الأول للشدياق لإصدار جريدة الجوائب بالآستانة لاحِقًا، بغية إبرازِ كَفاءتِه للتُونسيين في مَيْدانِ العملِ الصحفيّ، كما أُتيح له في هذه الفترة أنْ يُصبح عَلمًا بارزًا في تونس؛ فبات يُشارك في مجالِسِها ومهرجاناهِا المُعرفة جنبًا إلى جنب مع أهمِّ وأكبر شعرائها كمحمود قابادو (٢) وغيره.

ولعّل أبرز ما في هذو المرحلة هو بلورَهُا لتفكيرهُ الإصلاحيّ - إثْر مباحثاتِه العديدة مع المصلحين التونسيين - وزيادتما من عُمق ثقافتِه، بكثرة

<sup>(</sup>١) ينظر: المطوي: أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، ص ٨٧-

<sup>(</sup>٢) هو محمود بن محمد (أو علي) قابادو التونسيّ، وهو شاعرٌ ومفتي، تعود أصولُهُ إلى صفاقص، إلَّا أنَّ سلفه انتقل إلى تونس فؤلد ونشأ بها، كان مولعًا بعلوم البلاغة والشعر، وغزير العلم بالفقه والفنون، وُلِيَّ التدريس في جامعة الزيتونة ثُمَّ الفتوى على المذهب المالكيّ، وتوفي عام ١٨٧١م. ينظر ترجمته: الزكلي: الأعلام، ج٧، ص١٨٥٥.

محاوراته مع شيوخ وعلماء الزيتونة (١)، مِمَّن أشاد بِفضلِهم لاحقًا في الجوائب. كما تَعَرَّف خلالها على العديد من التونسيين الذين سيكونُ لهم دورٌ مهمٌ في مساعدته ماديًا فيما بعد؛ لا سِيَّما في مسألة طبع كُلِّ من رحلتي الواسطة وكشف المخبأ، بل وحتَّى سند الجوائب وإنقاذها من عثرة التوقف من حين لآخر (١).

## وفاته (۱۸۸۷م):

في أواخر حياته أُصيب الشدياق بداءٍ لم ينجع دواءٌ في معالجته، وإثره فارق الحياة يوم الثلاثاء ٢٠ سبتمبر من عام ١٨٨٧م (٣)، وما إنْ ذاع خبر وفاته حتَّى نعاه الشرق والغرب، وودَّع العالم بأشرِه "رجل العلم والأدب، وشيخ الصَّحَافة، وفقيد النهضة العربيَّة "(٤)، وبحكم أنَّه ترك وصيَّة بعده يُوصي فيها برغبته في أنْ يُدفنَ في لبنان، أقام له ابنه مأتمًا حضره كُلُّ مِنْ كبار ووزراء الدولة، وشيوخ الدِّين والعلم، والصحفيين والسفراء، ونَقَذَ له وصيَّتهُ بنقل نعشه إلى بيروت، وهو مشهدٌ وصفه بولس مسعد بقوله:

"وخرج الموكب من القصر في نظامٍ بديعٍ بين صفَّينِ من الجماهيرِ المحتشدة على جانبي الطريق حتَّى

<sup>(</sup>١) أقدم جامعات العالم الإسلامي في تونس.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المطوي: أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، ص١٢٥-

<sup>(</sup>٣) ينظر: آصاف: هو الباقي، ص ٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المطوي: أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، ص ١٨١.

الميناء، فكانَ مشهدًا فخمًا رائعًا قلَّما شَهِدَت الآستانة مِثْلَه، وكان اثنانِ من وزراء الجولة الفخام يرافقان نجل الفقيد ويُعَزِّيانِه، ونُقِلَت الجُثَّة إلى الباخرة النمسويَّة التي أُعِدَّت لنقلها إلى لبنان على زورقِ جميل، نُشِرَت فوقه الأعلام منكسة بين صفين من الزوارق، ثُقِلُ عظماء الدولة وكبراءها"(١).

<sup>(</sup>١) ينظر: مسعد: فارس الشدياق، ص ٢٥.

#### المقامات الشدياقيّة:

لا يُمكنُ للمُتَأْمِل في العلاقة التي بَحَمعُ بين كُلِّ مِنَ الشدياق وفَنِ المقامة ألّا يَتنبّه إلى ما يَشُوهُا من غرابةٍ ولطافة؛ لا سِيَّما إذا ما تَفَطَّن المرء لموقف الشدياق مِنْ فَنِ المقامة وكراهيته له، بل ونفوره مِنَ الخوض فيه، ففي كتابه الساق مثلًا يُرقِّم الشدياق مقاماته الأربع (١) بالرقم "١٣"، وهو رقم منحوس في العُرف السَّائد (٢)، كما أنَّه يُعلِّق عليها ساخرًا في بداية الفصل الرابع عشر من الكتاب الأول فيقول: "الحمد لله. الحمد لله. قَدْ تخلَّصت من إنشاء هذه المقامة ومن رقمها أيضًا، فإخًا كانت باهضةً، ولم يَبَقَ لي هَمُّ منها سوى حَثِّ القارئ على مُطالعتها (...) لا تَخَف، إثمًا هي أربعٌ لا غير كما وعدتك "(٣).

ولعَلَّ واحدًا من الأسباب التي دفعت بالشدياق للخوضِ في هذا الفَنِّ هو رغبته في اختبار مهارته وبراعته الكتابيَّة، بل وحتَّى قدرته على محاكاة

<sup>(</sup>۱) يضم كتاب الساق على الساق فيما هو الفارياق أربع مقامات نموذجية لا غير وهي مرتبة كالآتي: مقامة "في الفصل الثالث عشر"، الكتاب الأول، ص ٢٦، تليها "مقامة مقعدة"، الكتاب الثاني، ص ٢٠، ثم "مقامة مقيمة"، الكتاب الرابع، ص٤٤٠. وأخيرًا "مقامة ممشية"، الكتاب الرابع، ص٤٤٠. (٢) ينظر: عاشور، رضوى: الحداثة الممكنة "الشدياق والساق على الساق"، (٩٠٠٩م)، ط١، دار الشروق، مصر، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٣) الشدياق، الساق على الساق فيما هو الفارياق أو "أيام وشهور وأعوام في عجم العرب والأعجام"، الكتاب الأول، ص ٦٦.

الكلاسيكيّات والتفوّق عليها، وفي ذلك يقول: "قد مَضَت عليّ برهةٌ من الدّهر من غير أن أتكلّف السجع والتجنيس، وأحسبني نسيت ذلك، فلا بُدّ مِنْ أَنْ أختبر قريحتي في هذا الفصل فإنّه أولى به من غيره"(١)، ومن المهيّم الإشارة إلى أنّ تمرُّد الشدياق على الشّكل القديم للمقامة، لا يرجع إلى كونه عاجرًا عن محاكاته، وإنّما محاولةً منه لتحدي قيودها الجامدة والخروج عن قواعدها؛ وهو ما دفع به إلى إنتاج المقامة في كتابه الساق بشكلٍ معاصر، أفاد فيه من الموروث النثري الكلاسيكيّ عمومًا، ومن فَنِّ المقامة خصوصًا، ومَّكَن بذلك من تقديم مقاماته برداءٍ حداثيّ، يقوم على ابتلاعه للقديم وهضمه، ثُمَّ إعادة تَمَثّله وتجاوز عناصر الجمود فيه(٢).

إِنَّ المقامة عند الشدياق لا تُعَدُّ بديلًا عن الكتابةِ الجديدةِ بقدر ما هي رافدُ من روافدها، فالشدياق لم يكن يهدف قط للتخلِّي عن الأعمالِ الأدبيَّة أو اللغويَّة الكلاسيكيَّة، بل سعى جاهدًا لتقديمها في حُلَّة تلائم الجيل الجديد وتتماشى مع ضرورات عصره. وعلى الرغم من انتقاد الشدياق للمقامة في عدَّة مواطن كما سبق وأُشير، فإنَّ هناك مَنْ ذهب إلى أنَّ كتاب الساق بأكمله مرتبطٌ ضِمنًا بفَن المقامة؛ أي أنَّ "بنية المقامة وأُسُسَها الأسلوبية هي

<sup>(</sup>١) المرجع نفسه، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: عاشور: الحداثة الممكنة "الشدياق والساق على الساق"، ص ٣٦.

الطَّيْفُ الغائب الحاضر في نَصِّ الشدياق"(١)، وبلغةٍ أدق: "تُشكِّلُ المقامة في شَكْلٍ مُطور أحد المداميك الذي أنشأ الشدياق بِنْيَانَهُ على أسَاسَاتِه"(٢).

اعتمد الشدياق في مقاماته على شخصيّتين رئيستين هما: الراوي والمروي عنه و والمروي عنه؛ فالراوي عنده هو "الشدياق"، وهو مُؤلِّف مُعْلَن، والمروي عنه هو "الفارياق" وهو الشخصيّة المتخيّلة، التي تُمُثِّلُ الشدياق ضِمنًا، وترتكز في تفاصيل حياتها على حياته، وهاتان الشَّخصيّتان تقابلان في مقامات الهمذاني المناصيل حياتها على حياته، وهاتان الشَّخصيّتان تقابلان في مقامات الهمذاني (ت٣٩٨هـ) كُلًّا من شخصيّتي أبي الفتح الإسكندري، وعيسى بن هشام، والأمر ذاته ينطبق على مقامات الحريري (ت٢١٥هـ) وشخصيّتي الحارث بن همام البصري، وأبو زيد السروجي، ومكن تلخيص موقف الشدياق مِنْ فَنِ الفصل المقامة بوصفه موقفًا أكثر تركيبًا وتعقيدًا مِمَّا أُعْلِن عنه بطريقة ساخرةٍ في الفصل الرابع عشر من كتابه الأول ضمن كتاب الساق:

"يرفضُ الشدياق الجُمود وتأبيد الأشكالِ لمئات السنين، وإعادة إنتاجها عبر المحاكاة (...) والموقف الذي يتَّخذه الشدياق من المقامة هو موقفه نفسه من مجمل التراث

<sup>(</sup>١) عاشور: الحداثة الممكنة "الشدياق والساق على الساق"، ص ٣٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه، ص ٣٥.

الأدبي، وهو موقف يستعصي في الممارسة إلا على أمثاله مِمَّن يعرفون هذا التراث معرفة عميقة"(١).

### بين يدي المقامة:

أمَّا المخطوطُ الذي تَسْتَهدِفَهُ هذه الورقة بالدِراسَةِ والتَّحقيق فهو مَقَامَةُ كتبها أحمد فارس الشدياق حول موضوع "البخشيش"، أو كما يُسَمَّى في بعضِ المناطِق العربيَّة "البقشيش"، وعلى الرغم مِنْ صعوبةِ الوقوف على معنى هذه الكلمة -بهذا اللفظِ- في معاجم اللُغة، إلَّا أنَّ المعنى نفسه موجود مع اختلاف اللفظ؛ إذ يُطلقُ على البخشيش أيضًا اسم "اللُّهية"، فعند الأزهري(ت٣٧٠هـ): اللُّهَى هي أفضل العطايا(٢)، ومُفرَدُها أَمُّوة أو أَمُيْة، ومِنها قولُ النَّابِغة الذُبياني(ت٥٠٥م):

عِظامُ اللُّها أولادُ عُذْرَةَ إِنَّهُمْ فَامِيمُ يَسْتَلْهُونِهَا بِالْجَراجِرِ (٣)

<sup>(</sup>۱) نفسه، ص ۳۸.

<sup>(</sup>۲) ينظر: الأزهري، أبو منصور محمد بن أحمد الهروي (ت ٣٧٠هـ)، تحذيب اللغة، (٢٠٠١م)، ط١، تحقيق: محمد عوض مرعب، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ج٦، ص ٢٢٧.

<sup>(</sup>٣) الذبياني، أبو إمامة زياد بن معاوية بن ضباب بن مَرَّة (ت٦٠٥م)، ديوان النابغة الذبياني، (٩٨٥م)، ط٢، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، ص ٩٨.

واللَّها جمع هُوة من المال؛ والأصل في اللَّهوة أغَّا الحُفنة من الطعام التي تُجُعلُ من فمِّ الرَّحا، أو ما يُلقى في فم الرَّحى من الحَبِّ للطَّحنِ<sup>(١)</sup>، كما في قول عمرو بن كلثوم التغلبي (ت٥٨٤م):

يَكُونُ ثِفَاهُمَا شَرْقي خَددٍ وهُوْقُهَا قُضاَةَ أَجْمَعِينَا (٢)

فيُقال: إنَّ في رحاك أهوةً، أو أهيت له أهُوةً من المالِ كما يُلهَى في حُرِيِّ الطاحونة (٣)، فضُرِبَت مَثَلًا للعطية (٤)، ويُقال: عِظام اللَّهَى أي عظام الطّايا (٥)، وعند ابن دُرَيْد (ت ٣٢١هـ) عِظامُ اللَّهى أي كثيرو الحَيْر (٢)، وعليه، فإنَّ الشدياق اختار لفظ "البخشيش" عنوانًا لمقامته دلالةً على سلوك "العطيّة" التي تدور المقامة حوله.

ويُمكِن القول إنَّ المقامَة تدور حول قضيتَي الكُدية والبخشيش، من خلال استعراضِ رحلةٍ قام بها أحد السُوَّاح إلى إحدى الممالكِ التي يَحكُمُها ملكُّ عجيب لاستشفافِ ما في تلكَ الممْلكَةِ من عجب:

<sup>(</sup>١) معجم الدوحة التاريخي، مادة (ل ه و)

<sup>(</sup>٢) التغلبي، أبو الأسود عمرو بن كلثوم (ت٥٨٤م)، ديوان عمرو بن كلثوم، (١٩٩٦م)، ط٢، تحقيق وشرح: إميل بديع يعقوب، دار الكتاب العربي، بيروت، ص٧٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الأزهري، تهذيب اللغة، ص ٢٢٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الذبياني، ديوان النابغة الذبياني، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الأزهري، تهذيب اللغة، ص ٢٢٧.

<sup>(</sup>٦) ينظر: ابن دريد، أبو بكر محمد بن الحسن الأزدي (٣٢١هـ)، جمهرة اللغة، (١٩٨٧م)، ط١، تحقيق: رمزي منير بعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت، ج٢، ص ٩٩٠.

" فقلتُ في نفسي: إنّي بحمد الله مِمَّن يُطيقُ السَّفر، وعندي فيه رفيقٌ من الأصفر، وهذا وقتُ تطيب فيه الأسفار في البحار، وما ورائي عوائق وأشغال من الأهلِ والعيال، فما لي لا أقْصِدُ تلكَ البلاد التي احتوت على هذا العَجَب؟ وهو عند الباحثين عن الغرائب غايةُ الأرب"(١).

ويستعرضُ هذا السائحُ خلال رحلته كُلَّ ما يَعْرِضُ له من سُكَّانِ تلك المملكةِ، وما يَشهَدُهُ بنفسِهِ مِنْ عادةِ البخشيش الغريبةِ عليه: " فقال: قد بقي بَخْشِيش الزورقِ ليَتِمَّ الأَنقُ، قلتُ: ما معنى البخشيش بعد تعيين مِقدار الأجَر؟ قال: هو خاتمةُ الأعمالِ..."(٢)

### المقامة البَخشِيشِيَّة فنيًّا:

إنَّ المتأمل في بنية المقامة البَحْشِيشِيَّة يُدرك ما بينها وبين البِني المقاميَّة الموروثة -كما عند الهمذاني والحريري وغيرهما- من تشابه؛ لا سيَّما على صعيديّ الشَّكل واللُّغة، إذ اجْتَرَّ الشِّدياق الأسلوب المقاميّ السرديّ الموروث نفسه، وعبَّر عنه بجهاز لغويّ واصطلاحيّ مماثلٍ لذاك المستخدم عند كُتَّاب المقامات قبله، بيد أنَّ سيره على الخطى ذاتها لا يعني خُلُوَّ مقاماته من طابع

<sup>(</sup>١) مخطوط المقامة البخشيشيَّة المنشور في مجلة كنز الرغائب في منتخبات الجوائب، ص٧١، لبيانات المخطوط راجع ص٢٥.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص۷۲.

التجديد والابتكار؛ خصوصًا على صعيد المضمون والفكرة، ففي المقامة البَحْشِيشِيَّة مثلًا عالج الشِّدياق قضيَّة مستقاة من واقع حياته وعصره، وهي قضيَّة "البخشيش"، التي تُمثِّلُ موضوعًا منقطع الصِّلة بمواضيع المقامات التقليديَّة، وعلى الرَّغم من قُرب قضيَّة "البَخشِيش" كفكرة من قضيَّة "الكُديَّة" -التي تمثِّلُ جوهر فَنِّ المقامات وموضوعها - فإخًا تختلف كسلوك وكممارسة اجتماعيَّة، وهو ما دفع الشِّدياق لمقاربتها مقاربةً نقديَّة اجتماعيَّة؛ سعى من خلالها لنقد ذلك السلوك الاجتماعيّ وتحليل مكوناته متوسِّلًا بأساليب عدَّة كالقصِّ، والسخريَّة، والتهكم، والتعظيم، والاستمالة وغيرها.

وإلى جانب تقنيات السرد والحوار التي مازج الشِّدياق بينها مستعينًا بمخزونه اللغويّ الثريّ وتراكيبه البليغة، قدَّم الشِّدياق تحليلًا مُعمَّقًا للسلوكيات الاجتماعيَّة التي سادت المجتمع تلك الفترة؛ إذ انتقى نماذج إنسانيَّة معيَّنة ودفعها للتعامل مع ذلك النوع من السلوكيَّات مسلِّطًا الضوء على ما يُحَلِّفُه ذلك من السلوكيَّات مسلِّطًا الضوء على ما يُحَلِّفُه ذلك من اثار على الصعيدين النفسيّ والاجتماعيّ، وفي سبيل تحقيقه لذلك وظَف الشِّدياق جملة من المرجعيَّات الثقافيَّة والفكريَّة الموروثة؛ إذ ليس من الصَّعب الوقوف على مواطن اختلاط أسلوب الشِّدياق بأساليب مرجعياتٍ مختلفة، من الموقوف على مواطن اختلاط أسلوب الشِّدياق بأساليب مرجعياتٍ مختلفة، من أبرزها القرآن الكريم، الذي كان لتعبيراته وتراكيبه حضورٌ كبير في نصِّ المقامة، وفي ذلك شواهد عديدة كقوله: "تالله لأكيدنَّه"(۱)، "ما رأيت كاليوم بشيرًا

<sup>(</sup>۱) م. ج، ص۷۹.

ونذيرًا"(١)، "الداعي لك آناء الليل وأطراف النهار"(٢)، وغيرها من التراكيب التي لا تخلو من روح التعبير القرآني وتتماثل مع لفظه وإيقاعه، مِمَّا يعني أنَّ النصَّ الدينيّ مثَّل رافدًا أساسيًّا من الروافد التي استند الشِّدياق عليها في بناء مقامته.

وفي سياق الحديث عن عناصر هذه المقامة الأبرز، يقف الحوار كأحد أهمّ عناصرها الفنيَّة التي اعتمدها الشِّدياق لإغناء المقامة ونقلها من حالة الجمود الباعثة على الملل إلى حالة أكثر حيويَّة، بل ويتجاوز الأمر ذلك إلى كون الحوار يُشِل ما هو أشبه بالجسر الواصل بين المحمولات الثقافيَّة والفكريَّة لشخصيات المقامة والقارئ؛ لا سيَّما أنَّه لا سبيل أمام القارئ للتَّعرُّف على ما تضمره الشخصيَّة من أفكار وتوجُّهات إلا من خلال معاينته لحوار بينها وبين شخصيَّة أخرى، وهو ما يضمن في الآن ذاته تصاعدًا في الأحداث وتأجيجًا للصراع وقربًا من الغاية النهائيَّة المتمثِّلة في فكرة المقامة أو جوهرها، ومن الشواهد الكثيرة على توظيف الشِّدياق لعنصر الحوار قوله: "وقلتُ: دونكَ الإجَارَةُ المِقرَرَة، فقال: قد بَقِي بَخُشِيش الزورقِ"(٢)، " فقالت امرأتي: قد وَجَبَ البَحْشِيش، وما عنه مُحْيد ولا مَرَد، قلتُ: أنتِ أدرى بما يَجِبْ"(٤)، "قال: عشرين قرشًا، قلت: هذا كثير "(٥)، وغيرها.

<sup>(</sup>۱) نفسه، ص۷۰.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص۷۹.

<sup>(</sup>۳) نفسه، ص۷۲.

<sup>(</sup>٤) نفسه، ص٧٦.

<sup>(</sup>٥) نفسه، ص٧٢.

وعلى غرار المقامات عمومًا، يتميَّز المعجم اللُّغويّ المستخدم في المقامة البَخْشِيشِيَّة ببرائه ووفرته، ولا شكَّ في أنَّ ذلك راجعٌ بالضرورة إلى كون الشِّدياق نفسه يُعَدُّ لغويًا مضطلعًا بأسرار اللُّغة وتراكيبها، وهو ما مكَّنه من تطويع اللُّغة وتشكيلها بحسب ما تقتضيه الغاية، وإلى جانب معرفة الشِّدياق اللُّغويَّة فقد أفاد أيضًا من اطِّلاعه الواسع على التراث الأدبيّ وما يضمُّه من موروثٍ مقاميّ مِنَّ كثَّف من لغته وجعل لها وقعًا خاصًا يمزج بين أسلوبه المتفرِّد من جهة، وأساليب غيره من كُتَّاب المقامات من جهة أخرى؛ إذ عمد الشِّدياق إلى استخدام الكلمات السَّهلة والمفهومة، وشيءٍ يسير من الكلمات الغريبة (١)، ولعلَّ هذا المزج بين الألفاظ القويَّة الجزلة وغيرها من الألفاظ السَّهلة الرقيقة هو ما يمنح المقامة طابعها اللُّغويّ الخاصّ وبصمتها الفنيَّة الفريدة.

وعلاوةً على ذلك، فقد نضحت المقامة بزخم تعبيري مُكتَّف، يتمثِّل في التراكيب اللَّغويَّة التي شكَّلت متن النصّ؛ إذ انتقى الشِّدياق تراكيب المقامة مراعيًا الإيقاع السجعيّ ومركزًا على قضيَّة الإبقاء على عنصر الازدواج في نفايات الجمل والعبارات، لضمان سلاسة النصّ وانسجام تراكيبه، وفي سبيل تحقيق ذلك كان لِزامًا عليه أنْ يتوسَّل بجملةٍ من الأساليب من أبرزها أسلوب التكرار، الذي كان له حضورٌ كبير في نصِّ المقامة كقوله: "السَّفر السَّفر السَّفر"(٢)، الوطر الوطر "(٩)، وغيرها من أساليب القسم والنداء والتعجُّب والدُّعاء...إلخ.

<sup>(</sup>١) مثل: كميش، مظلوف، الرقين، الشَّطط، الأسنخ، وغيرها.

<sup>(</sup>٢) م. ج، ص٧٢.

<sup>(</sup>٣) نفسه.

ولعل أبرز أسلوب عصي على الإغفال هنا هو أسلوب السُّخريَّة، الذي مثَّل نواة العمليَّة النقديَّة عند الشِّدياق ومرتكزها؛ إذ عمد الشِّدياق لاستخدام السُّخريَّة كغطاء لتمرير نقده للسلوكيات الاجتماعيَّة التي واجهت مختلف شخصيَّات المقامة، وهي تقنيَّة حسَّاسَة تستوجب تعاملًا حذرًا وذكيًا لضمان نجاحها وتحقيق الغايَّة منها، وهو تمامًا ما فعله الشِّدياق؛ إذ مازج بين أسلويي التَّهكم والسُّخريَّة بمرونة وسلاسة مكَّنته من إضفاء نوعٍ من الفكاهة للنص، ونقد عوار الجتمع وتعريَّة تناقضاته في الآن ذاته؛ لا سِيَّما إذا ما وظَّفه في معرض حوار الشَّخصيَّات، بمَّ يعني احتدام النقاش بينها وزيادة حدَّته، ومن ثمَّ تركيرًا على جوهر الخلاف وإعادة النظر في السلوك الاجتماعي المستهدف بالنقاش؛ على جوهر الخلاف وإعادة النظر في السلوك الاجتماعي المستهدف بالنقاش؛ أيّ دفع القارئ إلى مساءلته من خلال ما يدور أمامه من حوار بين ألشَّخصيَّات، والشواهد في هذا الباب كثيرة منها قوله:

"قالت: إنَّ الخادم صَنَعَ شيئًا زائدًا على ما تعَيَّنَ عليه مِنَ الخدمة، فلا بُدَّ من مكافأته بِنِعْمَة، قلت: وما هذهِ النِعْمَةُ النِعْمَةُ النِعْمَةُ النِعْمَةُ النِعْمَةُ وَالْ شِئْتِ فَقَرّطِيه أو النِعْمَةُ "(١)، "قلت: رُفِّيهِ وأَخْفِيه، وإنْ شِئْتِ فَقَرّطِيه أو

<sup>(</sup>۱) نفسه، ص۸۷.

شَنِّفِيه"(١)، "فإنَّ جيراننا كانوا بِحَمْدِ الله تعالى، وببركاتِ دعاءِ امرأتي، أكثر مِنْ أَنْ يَحْصِيمُهم قلمٌ ولِسَان"(٢)، وغيرها.

## نُسَخ المخطوط:

أمَّا فيمَا يتعلَّقُ بنُسَخِ المخطوطِ فهُما نُسْحَتانِ؟ الأولى هي المقامة المنْشُورة في مجَلَّةِ "الجوائِب" عام ١٨٦٨م بالعدد ٣٢٤، وقد أُعيد نشرها بعد ذلك في الجزء الأول من كتاب "كنز الرغائب" ما بين عامي (١٨٧١ دلك في الجزء أفي ختام هذا الكتاب:

"يقُول جامِعه ومُلتزمُ طبعِه إلى هُنا تَمَّ جمع الفصول المختلفة المعاني والمباني، ولم يَكُنْ جَمع جَمعُها بحسب ترتيب إعدادِ الجوائب، ومِنها ما اختصر عن الأصل اختِصارًا لم يُخِل بالموضوع، ويَليهِ الجزءُ الثاني المشتمِل على الجُمَل السياسيَّة، إن شاء اللهُ تعالى".

وتبدأ المقامة في كتاب "كنز الرغائب" من صفحة ٧٠ وصولًا إلى صفحة ٨١؛ أي أنَّما جاءت في اثنتي عشرة صفحة، كُتِبَت سطورها باللون الأسود، وقد

<sup>(</sup>۱) نفسه، ص۷٦.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ص۷۸.

<sup>(</sup>٣) سيرمز لهذا المخطوط في التحقيق به "م. ج".

اسْتُعينَ بهذا المخطوط في إثْبَاتِ مَواطِنِ الاختلاف بينهُ وبين النُّسْخَة الحَجَريَّة، التي اعتُمِدَت في هذا العمل على أهًا الأصل.

أمَّا النُسْحَةُ الحَجَرِيَّة، التي اعْتُمِدَت أصلًا، فهي النُسْحَةُ المِرَجَةُ المِرَجَةُ المَرْجَةُ المَرْجَمُ العسكري<sup>(۱)</sup> M.Arnaud، للفرنسيَّة، وقد وقف على ترجمتها المُتَرْجِمُ العسكري<sup>(۱)</sup> معن مطبَعَةِ فونتانا بالجزائر، وهي موجودةٌ في موقع المكتبةِ الوطنيَّة الفرنسيَّة، وقد جاءت هذه النُسْحَةُ في ثلاثةٍ وعشرين صفحةً، بحيث أعْقَبَت كُلَّ صفحةٍ عربيَّة أخرى بالفرنسيَّة، فجاء مجموعُ صفحات النَسْحَةِ أَعْقَبَت كُلُّ مُنانِيَةً وأربعين صفحة. أمَّا غِلافُها وخِتامُها فقد جاءا على النحو الآتي:

(١)

Taieb, Lebbaz: La résistance des Ouled Nail après 1847 "selon les écrits d'Arnaud, interprète militaire dans "La Revue africaine. 2021, Dirassat & Abhath, The Arabic Journal of human and social sciences, Vol 13, No 2.

# صورة الغلاف:



### صورة الصفحة الأخيرة من المخطوط:

- ۱۳ اهلک واد عولک بجمع شملک واستودعک الی من
عدد علم اکمنایف واودعک وداع سحب صادفی فال سم
تعانفنا وتهارفنا وعلی لعن الطالمین نوافتنا ونوائفنا

التهی 
التهی 
التهی

# ما جاء في ختام الكِتابِ الذي يَضُمُّ نسخةَ مجلة الجوائب:



# النَّصُ مُحُقَّقًا المَقَامَةُ البَخْشِيْةِ

حَدَّثَ أَحَدُ السُّواحِ قال: قَدْ طَالَعْتُ فِي بَعْضِ الصُّحُفِ الجَامِعةِ للأخبار مِمَّا يحدُث فِي الأَمْصَارِ والأَقْطَار، أَنَّ فِي بَعْضِ المِمَالكِ مَلِكًا يُقالُ له: البَحْشِيش مُحِد كَمِيش أَنِيس بَشِيش، لا يُقْطَعُ أَمرٌ دونَ أَمره، ولا يُنَقَّدُ رأيُ البَحْشِيش مُحِد كَمِيش أَنِيس بَشِيش، لا يُقْطَعُ أَمرٌ دونَ أَمره، ولا يُنَقَدُ رأيُ دون حَبَره، وإذا شَاءَ أَنْ يُصَيِّرُ الحَق باطلًا فَعَل، أو البَاطِلَ حقًا أَمْكَنهُ العَمَل، فلا مَرَدَّ لَكُمْمِه، ولا مُعَارض لرَسْمِه، وحَيثُما سَرَّحت النَّظر الفَيْتَه أَمامَك، ومهما تَقْصِدُ مِنَ المآرِب كَانَ لا بُدَّ لكَ مَنْ أَنْ تتَخذه إمَامَك، وإنْ أكلت أو شَرِبت لَوْمَك أَنْ تُصْرِبت للمَّر ومهما لرَّمَك أَنْ تَسْرُد عَنهُ أحدٌ وَجَبَ عليكَ أَنْ تَسْرُد عليهِ أصله وفصله وشرفه ونبُله، وإذا سَألكَ عَنْهُ أحدٌ وَجَبَ عليكَ أَنْ تَسْرُد عليهِ أصله وفصله وشرفه ونبُله، فإنْ تظاهرت بجهلِ شأنِه، وأنكرت بطش عليه أصله وفصله وشرفه ونبُله، فإنْ تظاهرت بجهلِ شأنِه، وأنكرت بطش سُلطانِه، عَدَّكَ النَّاس مِنَ الحمقي، وقالوا: إنَّك معتوهٌ حَقًا.

وإذا سَمِعْتَ منْ يترَنَّمُ بمديحهِ وَجَبَ عليكَ أَنْ تَقُولَ عند كُلِّ فقرةٍ: آمين، صَدقَ القائلُ الأمين، هذا إذا كانَ المدحُ نثرًا، فأمَّا إذا كانَ شعرًا، كانَ المفروضُ عليكَ أَنْ تَثِب وتَطْفَر (١) فَرحًا وسرورًا، وتقول: ما رأيتُ كاليومِ بشيرًا

<sup>(</sup>١) الطَّفْرُ: أي الوثوب في ارتفاع، والطَّفْرَةُ: الوَثْبَةُ، يُقال: طَفْرُ المكان: أي الوثوب من فوقه وتخطِّيه، انظر: ابن منظور: لسان العرب، ج٤، مادة (ط ف ر)، ص ٥٠١، ومنه قول جمعة حمعة بنت الحُس الإياديَّة في وصف أبغَضِ الحُيُّول إليها: "أُبغِضُ السَّرِيعَ البُهْر (...) السِّكِّيتَ الطَّفْر"، ينظر: البغدادي، ابن طيفور (ت٢٨٠هـ): بلاغات النساء وطرائف كلامهن وملح نوادرهن وأخبار ذوات الرأي منهن

ونذيرًا!، إنَّه قد أطْرَبَ مني المِشَاعِر، وأَنْبَأْنِي بما يكونُ في الغَد، فنِعْمَ المِحَذِّر المِطَّلِع على السَّرائر.

ولقد اعتقدَ الناسُ بهذا الاسم الكرامات، وحَسِبُوه آيةً مِنَ الآيات، حتَّى إِضَّم كتبوهُ على جِبَاهِهِم واستفتحوا به، قال جَاهُهُم (١): بل ربَّمَا اسْتَغْنَوا عَنْ مَجَمُوعِ حُروفهِ بِحَرفٍ واحدٍ يَدُلُّ على صُروفه، فكُلُّ باءٍ رَأيتَها على جِدارِ دارٍ فاعلم أضًا أولُ هذا الاسم الشَّريف، فإذا حَفِظْتَ هذا فأنْتَ نِعْمَ العِرِّيف.

ومِنْ مَآثِرِهِ البَاهرة ومَحَاسِنه الظَّاهِرة أَنَّه يُدني لكَ البَعِيد ويُمَلِّكُكَ الجواريّ والعبيد، ويَجعَلُ هَجَتكَ في المِجالِسِ فَصيحةً، وطَلعَتكَ مع المِجَالِسِ صَبيحةً، والعبيد، ويَجعَلُ هَجَتكَ في المِجالِسِ فَصيحةً، وطَلعَتكَ مع المِجَالِسِ صَبيحةً، فإنْ كانت ذاتَ آثارٍ مِنَ الجدري سَوَّاهَا(٢) ونَشَرَ (٣) مِن فِيكَ الأَرَجَ العَنبَريّ، فأَنُ كانت ذاتَ آثارٍ مِنَ الجدري سَوَّاهَا(٢) ونَشَرَ (٣) مِن فِيكَ الأَرَجَ العَنبَريّ، فَكُلُّ عيبٍ مَعَهُ مستورٌ، وكُلُّ ذنبٍ بصُحبَتِه مغفورٌ.

فقلتُ في نفسي: تالله إنَّ هذا الملِكَ غريبٌ، واسمُه أغْرَب، وهو في هذا العَصرِ أَجْدَرُ ما يُنَوَّهُ به مِنَ العَجَب، ويَتَشَوَّقُ إلى تَقَرُّبه مَنْ تَقَرَّب، وما عِندَنا مِنَ المُلوكِ مَنْ يُضاهيهِ أو يُجاريه في مُلْكِه ويُحَاكِيه، فإنْ هو إلَّا مَلِكُ روحانيّ،

وأشعارهن في الجاهلية وصدر الإسلام، (١٩٠٨م)، تح: أحمد الألفي، مطبعة مدرسة والدة عباس الأول، القاهرة، ص ٦٠.

<sup>(</sup>١) الجَاهُ: أي المنزلة والقدر عند السلطان، يُقالُ: لقُلانٍ جَاهٌ فيهم أي منزلة وقدر، ينظر: ابن منظور: لسان العرب، ج١٣، مادة (ج و ه)، ص ٤٨٧.

<sup>(</sup>٢) م. ج، "سَوَّهُا"، ص ٧١.

<sup>(</sup>٣) م. ج، "نَشَرَتْ"، ص ٧١.

وسُلطانٌ علويّ، ليسَ مِنَ النوعِ الإنسانيّ، فكيفَ اختصَّت تلكَ البلادُ بهذهِ المُزيَّة؟ فَفَضُلَتْ بها جميع البَرِيَّة، مع أنَّ بلادنا بحمدِ الله تعالى بلادُ عمرانٍ ومَّدنٍ وحَضارةٍ وتَفَنُّنٍ، وقد اخترعنا في هذه السِّنين من الآلات والأدوات ما لم يكنْ يَخطُرُ ببالِ أحدٍ مِمَّن فَات، حتَّى كِدْنَا أَنْ نخترع آلةً تُوصِل إلى أفواهِنَا الطعَامَ والشرَاب، وأنْ تَكْتُب عنَّا الكِتابَ لِكَلَّا(۱) تَتْعَبَ أيدينَا اللطيفَة مِنَ الحَركةِ العَنيفَة، وكِدْنَا أَنْ نَرى بلا عَينين، ونسمَع بلا أُذُنين، وأنْ تَخْضَعَ لنا الريحُ والبحرُ ببواخرَ مَوَاخِر وأيَّ مَخْر (۲)، فإمَّا أَنْ تكونَ تلكَ الصُحُفُ كاذبةً، أو أَنَّ الخَقَائق لم تَزَل عنَّا غائبةً.

قال: وكانَ عِندِي كِتابٌ في أسمَاءِ الملوكِ العَابِرِين والحَاضِرِين، والعُلَمَاءِ والصَّالِحِين والخَيِّرِين، مُرَتَبَةً على حُروفُ المعجَم، ومُفصَّلةً تفصيلًا يَدْرِيهِ الأعجم، ويَفْصَحُ بِهِ الأبكم، فأخذتُ الكِتَابِ وبَحثتُ في بابِ البَاء مِنْهُ عَنْ هذا الاسم العُجَابِ فلم أَجِدهُ فيه، لا في مَتْنِهِ ولا في حَوَاشِيه.

فقلتُ في نفسي: إِني بحمد الله مِمَّن يُطيقُ السَّفَر، وعندي فِيهِ رفيقُ مِنَ الأصفر<sup>(٣)</sup>، وهذا وقتُ تطيب فِيهِ الأسفارُ في البِحَار، وما ورائي عَوَائِقُ

<sup>(</sup>١) م. ج، "لِكَيْلا"، ص ٧١.

<sup>(</sup>٢) مَخْرُ السَّفينَةِ: أي استقبال الرِّيح بها، ومنه قول الفراهيدي: "مَخَرْتُ السَّفينَة مَخْرًا ومُخُورًا، فهي مَاخِرَةً، وهن مَوَاخِرُ، إذا اسْتَقْبَلْتَ بها الرِّيح"، ينظر: الفراهيدي، الخليل بن أحمد (ت١٧٥هـ)، العين، تحقيق: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، القاهرة، ج٤، ص٢٦١.

<sup>(</sup>٣) الصُّفْر: أي النحاس الجيد، أو الذهب، ومنه قول ابن الأعرابي (ت٢٣١هـ):

وأشغَال، مِنَ الأهلِ والعِيَال، فَمَا لِي لا أَقْصِدُ تلكَ البلاد التي احتوت على هذا العَجَب؟ وهو عند البَاحِثِين عَنِ الغرائب غايةُ الأرَب، فإذا تحقَّقت هذا الأمر عيانًا، وأمكنَ لي أَنْ أُقِيمَ على صحَّتهِ بُرهانًا، رجعتُ إلى وطني، وألَّفتُ فِيهِ سفرًا كبيرًا، وزدتُه في الشَّرِحِ تحبيرًا، وذلك يُكسبُنِي كُلَّ ما أنفقتهُ مِنَ المال لأجله، ويَرُدُّني إلى قومي فائزًا بِمَعرِفةِ أصلِه، فأفيدُهم الخَبَرَ اليقين، وأكون بينهم في عِدادِ المحقِّقِين، فَضلًا عن كَسْبِ الرَّقِين(۱).

ومِنَ العَادَةِ عندَنا أَنَّا لا نَأْسَفُ على بَدلِ مالٍ في الحَال، إذا كانَ يُفِيزُنَا<sup>(۲).</sup> بالآمالِ في المآل، فالسفرَ السفرَ، والوطرَ الوطرَ، فقمتُ في الحَال إلى متاعي فَعَكِمْتُه (۲)، وإلى همياني (٤) فَأَفْعَمْتُه (٥)، وركبتُ في باخرةٍ ماخرةٍ كأهًا

لا تُعجِلاها أَنْ تَحُرَّ جَرّا تَّكُدُرُ صُفْرًا وتُعَلِّى بُرًا

ينظر: ابن منظور: لسان العرب، ج٤، مادة (ص ف ر)، ص ٤٦١.

<sup>(</sup>١) الرَّقِينُ، بفتح الراء ورفع النون: الدرهم، يُقال: إنَّ الرَّقين تُعَقِّي على أَفْنِ الأَفِينِ؛ أي أن المال يُغَطِّي العيوب، ينظر: ابن منظور: لسان العرب: ج١٠، مادة (رق ن)، ص ٣٧٦.

<sup>(</sup>٢) أفاز: أيّ أنال، ينظر: ابن منظور: لسان العرب: ج٥، مادة (ف ي ز)، ص ٣٩٢.

<sup>(</sup>٣) عَكَمَ: عكم المتاع يَعْكِمُه عَكْمًا: أي شَدَّهُ بِثَوبٍ، وهو أن يبسطه ويجعل فيه المتاع ويَشُدَّه، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج١٢، مادة (ع ك م)، ص ٤١٥.

<sup>(</sup>٤) هِمْيان، بكسر الهاء: يُقال للذي يُجْعَلُ فيه النفقة ويُشَدُّ على الوَسَطِ، هِمْيانُ الدراهم: أي الذي يُجْعَلُ فيه النفقة، والهِمْيانُ دخيلٌ معَرَّبٌ، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج١٣، مادة (هم ي)، ص ٤٣٧.

<sup>(</sup>٥) أَفْعَمَهُ: أي ملأَهُ وبَالَغَ في مَلْئِهِ، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج١٦، مادة (ف ع م)، ص ٥٤.

صرح، تشرخ الصَّدر بحُسنها وأيّ شرح، فَسِرنا ذلكَ اليوم بريحٍ طيبةٍ، ولي مِنَ الأماني رفقةٌ محسبة، حتَّى وصلنا إلى مرفأ قاعدةِ تلكَ البلاد التي مَرَّ حُلُو ذِكرها، وحَمِدتُ وسبقَ التّنويهُ بِفَخرِها، فَكِدْتُ أَنْ أطيرَ فرحًا بحصولي على هذا الأمَل، وحَمِدتُ الله عزَّ وجلّ.

وفي الحَالِ أَطَافَت بباخرتنا زوارقُ كثيرة لنقلِ الرُّكَابِ إلى البرّ، وهي العَادةُ في كل بَلدٍ لهُ شأنٌ (۱) يُذكر، وكانَ كُلُّ مِنْ أصحابِ هذهِ الزوارقِ يُشيرُ إليّ بالركوبِ مَعهُ، وبأنّه أكثرُ مِنْ غيرهِ قناعةً وأوفرَ دَعَةً، فاخترتُ واحدًا وقلتُ له: ليسَ لي مِنَ الأحمالِ ما يُتقِلُ زورقك، أو تقول أنّهُ أكدَّكَ (۱) فأعرَقك، أو تبطك فعَوقك، فكم تريدُ مِنَ الأجرِ على نقلي إلى البَرِّ؟ قال: عشرين قرشًا (۱۳)، قلتُ: هذا كثير، قال: بل شيءٌ يَسِير، قلتُ: أعطيكَ نصف هذا المِقدَار ولا تلكُ بالثرثار، قال: هذا استفتَاحٌ فاركب، والبَركةُ فِيمَا أحْسَب، والله يُجِبُ مَنْ كسب، ومَنْ طَمِعَ باءَ بأسوأ مُنقلَب، وغير ذلك مِنَ الأمثالِ مِمَّا يَستَعمِلهُ أهلُ الاحتِرَافِ على العِيَال، فَرَكِبتُ مَعه.

<sup>(</sup>١) م. ج، سقط تنقيط حرف الشين "سأن"، ص٧٢.

<sup>(</sup>٢) أَكَدَّ: أي أجهد، يُقال: أكَّدَّ نفسه؛ أي أجهدها، ينظر: معجم الدوحة التاريخي، مادة (ك د د)

<sup>(</sup>٣) م. ج، سقط تنقيط حرف الشين "قرسا"، ص٧٢.

فلمًّا أوصلني إلى البَرِّ أُدَّيْتُ إليهِ العَشرة وقلتُ: دونكَ الإجَارَةُ المِقرَّرَة، فقال: قد بَقِي بَخْشِيش الزورقِ ليَتِمَّ الأَنقُ<sup>(۱)</sup>، قلتُ: ما معنى البَخْشِيش بَعدَ تعيينِ مِقدَار الأَجَر؟ قال: هو خاتمةُ الأعمالِ، وبه يَحْصُل لكَ تمامُ الأَجْر، قلتُ: أنا درويشٌ لا يَجِبُ عليَّ بَخْشِيش، فألحَّ وأَلْحُفَ (۱)، ولجَّ وحَلَف، فأعطيتُهُ بعض فلوس وقلتُ: خُذها لا باركَ الله لكَ فِيها، فانْصَرف.

ثُمُّ ازدَحَمَت عليَّ الحمَّالون وهم ضَاجُّون (٣)، فَكَأَمَّا هُم مِنْ بلاءٍ هَارِجُون (٤)، وَكَان كُلُّ واحدٍ مِنهُم يُنازِعُني مَتاعي ويجذِبُني بِذرَاعي ويقول: أنا أعْرِف منزلًا للمسافرين يَليقُ بِحَالِك، وأنا الذي أحمِلُ أثقالَ الوُجوهِ والكبراءِ كَأَمْثَالِك، إلى أنْ اخترتُ واحدًا منهم بَعدَ إغْضَابِ البَقِيَّة، وحَمَلْتُهُم على أنْ سَلَقُوني بألسِنَةٍ حِدادٍ على السويَّة، ودَعَوا عليَّ وعلى كُلِّ مُسافرِ مِثلي، ونعوا سَلَقُوني بألسِنَةٍ حِدادٍ على السويَّة، ودَعَوا عليَّ وعلى كُلِّ مُسافرِ مِثلي، ونعوا

<sup>(</sup>١) الأَنقُ: أي الفرح والسرور، ينظر: الجوهري، أبو نصر (ت٣٩٣هـ)، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: تح: أحمد عبر الغفور عطار، (١٩٨٧م)، ط٤، دار العلم للملايين، بيروت، ج٤، مادة (ء ن ق)، ص٤٤٧.

<sup>(</sup>٢) أَخْفَ: أي أَلَى ينظر: الرازي، زين الدين (ت٦٦٦هـ)، مختار الصحاح: تح: يوسف الشيخ محمد، (٢٩٩٩م)، ط٥، المكتبة العصرية - الدار النموذجية، بيروت، مادة "ل ح ف"، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) ضَاجً: بتشديد الجيم، يُقال: ضَاجَّهُ؛ أي شاغبه وشارَّه، ينظر: الحميري، نشوان (ت٥٧٣هـ)، شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم: تح: حسين بن عبد الله العمري وآخرون، (١٩٩٩م)، ط٥، دار الفكر المعاصر، بيروت، ج٦، ص٣٠٠٥.

<sup>(</sup>٤) الهَرَّجُ: أي الكثرة في المشي والاتساع، يُقال: هَرِجَ الرجل؛ أي أخذه البُهْرُ من حَرِّ أو مشي، والبُهْرُ هو والبُهْرُ من حَرِّ أو مشي، والبُهْرُ هو انقطاع النفس من الإعياء ونحوه، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٢، مادة (هر ج)، ص ٣٨٩.

على اختِيَارِي للرجُل، وقالوا: إنَّه مِنْ ضربي وشكلي، ولولا ذلك لما اخترتهُ وفضَّلتُهُ عَليهم، وآثرتهُ فتحمَّلتُ أذاهم، وجعلتُ كأيِّي لمْ أسمَع بذاهُم.

ثُمُّ احْتَمَلَ الرجلُ مَتَاعِي كالعِجْلَة، وأقبَلَ يَعدُو كالظِلِيم (١)، بَل أَشَدَّ منه عَجَلَةً، حتَّى وصلتُ إلى المنزلِ المعهود، وَوِرْدِ الراحةِ المورود، فأدَّيتُ إليهِ أَجرَهُ وافيًا (٢)، وظنَنتُ أنَّه كانَ لهُ كَافيًا، وإذا به يقول: قَدْ بَقِي البَحْشِيش، كُفِيتَ التحريش، قلتُ: إنَّ صَاحبَ الزَورَقِ إِنَّمَا طلبَ البَحْشِيش لقاربِه لا كُفِيتَ التحريش، قلتُ: إنَّ صَاحبَ الزَورَقِ إِنَّمَا طلبَ البَحْشِيش لقاربِه لا لعَارِبه (٢)، وأنتَ فما دعواكَ وما حُجَّتُكَ وما أغواك؟ قال: هي عَادَةُ البلد لا يَسْتَنْكِفُ منها أحدٌ، فإنَّ العادةَ إذا عَمَّت صارت فرضًا لازمًا، وحقًا واجبًا فما بَحِدُ لها أحدًا عائبًا، وما أحَالُك مِمَّن يَجهلُ حُكمَ العَادات، وإنِّي أراكَ من ذها بَحِدُ لها أحدًا عائبًا، وما أحَالُك مِمَّن يَجهلُ حُكمَ العَادات، وإنِّي أراكَ من ذوي الشارات، فرأيتهُ مُستَعدًا للإسْهَاب، وأنَّه مِنْ دُهاةِ النَّاسِ فِي الجَواب، فَلَم يَسعني إلا نَقدُهُ البَحْشِيش زيادةً على الأُجْرَة، وقُلْتُ: اذهب كمَا حِئتَ وقُل يَسعني إلا نَقدُهُ البَحْشِيش زيادةً على الأُجْرَة، وقُلْتُ: اذهب كمَا حِئتَ وقُل ما شَئِتَ، فَلَاعَا وأثنَى وقال حسنًا.

فَأَدْخَلَ خَادِمُ المَنْزِلِ حَاجَتِي إلى إِحْدَى الْحُجرات، فَرأيتُ أَنْ قَدْ مَضَى عَلَى مُنْذُ خُرُوجِي مِنَ البَاخِرة سِتُ سَاعَات، فَأَحْسَسْتُ بالتَّعب، فَطَلَبْتُ

<sup>(</sup>١) الظَّلِيم: أيّ الذكر من النعام، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج١١، مادة (ظ ل م)، ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٢) سقطت كلمة "وافيًا" في نَصّ النسخة الحجرية ولم يظهر منها إلا آخرها، ص٨.

<sup>(</sup>٣) الغَارِبُ: أي الكاهل، وقيل: غارب كل شيءٍ أعلاه، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج١، مادة (غ ر ب)، ص ٦٤٤.

مَطْعَمًا يَكْسِرُ عَنِي سَوْرَةَ السَّغَبِ<sup>(۱)</sup>، فَأَكَلَتُ وشَرِبتُ وحَمدتُ الله تَعَالى وطِبْتُ نَفْسًا وِحَالًا.

ثُمُّ صِحْتُ بِالحَادِمِ الذي أَحْضَرَ إِلِيَّ الطَّعَامِ وهو كَهْلُ، ولكِنَّهُ يَتَكَلَّفُ أَفْعَالَ الغُلام، فَقُلْتُ: كَمْ ثَمَنُ الإِدام (٢)؟ قَالَ كَذَا وَكَذَا، فَنَاوِلتُه إِيَّاه وَتَحَرَّكْتُ الْقِيام، فَأَحَذَهُ وقَال: قَدْ بَقِيَ البَحْشِيش، فَاتِحة الآمَال، وحَاتِمَة الأَعْمَال، للقِيام، فَأَحَذَهُ وقَال: قَدْ بَقِيَ البَحْشِيش، فَاتِحة الآمَال، وحَاتِمَة الأَعْمَال، فَقُلْتُ: أَلْيسَ لكَ أُجرةٌ مَعلومةٌ في هذا المِكَان؟ قَال: بَلَى ولكِنَّهَا عَادَةُ أَهلِ الإحْسَان، بَل كل إنسان، وإنَّ العَادَة كمَا يُقال حَامِس طَبِيعَة، ومَتى عَمَّت الإحْسَان، بَل كل إنسان، وإنَّ العَادَة كمَا يُقال حَامِس طَبِيعَة، والعَمْدِ إلى شَرُفَت وإنْ كَانَت وَضِيعَة، قال: فَرَأْيتُه مُستعدًا للزيَادة مِنَ المِقَال، والعَمْدِ إلى الاسْتِدلال، فَأَعطَيتُه مَا أَرضَاه، وسَدَدْتُ بِه فَاه.

ثُمُّ رأيتُ أنَّهُ يَلزَمُني شِراءُ زوجينِ مِنَ النِّعَال، وبعض ثِيَابٍ مِمَّا لا بُدَّ مِنْهُ فِي الْحَال، فدخلتُ دُكَانَ حَذَّاء، فَقُلتُ: كَم ثَمَنُ هذا الحِذَاء؟ قال: بمئتي قِرشٍ على التَّمَام، مِنْ دونِ حِدَالٍ ولا خِصَام، فَإِنِي لسْتُ مِنَ القومِ الذين يُجادِلونَ في البَيْع والشِّرَاء، ولو أطمَعنِي في الثَّرَاء، قلتُ: هذا إشْطِاط(٣)، قال: لا، بل

<sup>(</sup>١) السَّغَبُ: أي الجوع، وقيل: هو الجوع مع التعب، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج١، مادة (١) السَّغَبُ: أي الجوع، وقيل: هو الجوع مع التعب، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج١، مادة

<sup>(</sup>٢) الإِدام: أيّ مَا يُؤْتَدَمُ بِهِ مَعَ الْحُبْرِ، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج١٢، مادة (ء د م)، ص

<sup>(</sup>٣) الإشطاط: أي الجَوْرُ والتباعد عن الحق، يُقال: أَشْطَطْتُ؛ أي جُرْتُ، ينظر: الفراهيدي، العين: ج٦، ص٢١٢. وينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٧، مادة (ش ط ط)، ص ٣٣٤.

هو إقساط، قلتُ: مئة وخمسون، قال: ما أنتَ بِالرَّبُون، قلتُ: مئة وستون، فَقَدَّ مَنْ وَسَون، فَعَدَّر ثُمُّ قال: استفتاح، فإنْ فَوَّتَه إِنِيّ إِذًا لَفِي صَفْقَةِ المِغْبُون، فَسَلَّمتُ إليهِ التَّمَن.

وأردتُ الحُروجَ مِنَ الدُّكَان، فاعْتَرَضَنِي بَعْضُ الغِلمَان وقال: أَيُّهَا الكريمُ الهَشيشُ قد بَقِيَ البَحْشِيش، وهي عَادةٌ مَعروفةٌ في جَمِيع الدَّكَاكِين، وأنْت بالحَيرِ قَمِين (١)، قال: فَرأيتُه مُستعدًا للإكثار، والتمادِي في هذا المِضْمَار، فأعْطَيتُه قِرشًا فاسْتَقَلَّهُ وطلَب المزيد، وَوَجْهُهُ أَصْلَبُ مِنَ الجُلْمُود، ولسَانُه أَدْرَبُ (٢) مِنَ الجُلهُود، ولسَانُه أَذْرَبُ (٢) مِنَ الجديد، فَلَمْ أَرَ بُدًا مِنْ إسكاته، وتجنب هناته (٣)، فقد رأيتُ الغُلامَ مِنْهُم في الطَّهُم طِفلًا، وإنْ يَكُنْ الشَّيْخُ مِنْ بينهم في الفَهْم طِفلًا، فتَعجَبْتُ مِنْ سَلاطَة ألسِنتِهِم مع خُمُودِ فِطْنتِهِم، وكأنَّ ذلكَ قاعدةٌ مطَّرِدة في فتعجَبْتُ مِنْ سَلاطَة ألسِنتِهِم مع خُمُودِ فِطْنتِهِم، وكأنَّ ذلكَ قاعدةٌ مطَّرِدة في كل مكان، وشأنٌ معلومٌ عند ذوي العِرفان، وهو أنَّك حيثما رأيت إنسانًا ذرْبَ اللِّسَان فاحكم عليه بكُلُول الجنان.

<sup>(</sup>١) القَمِينُ: أي الجدير بالشيء والخليقُ به، يُقال: هو قَمِنٌ بكذا؛ أي حَرِيٌ به، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج١٣، (ق م ن)، ص ٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) الذَّرِب: أيّ اللِّسان الشَّتَّام الفاحش، ينظر: ابن منظور، لسان العرب، ج١، مادة (ذرب)، ص ٣٨٦.

<sup>(</sup>٣) هَنَةُ الشخص؛ أي كلماته وأراجيزه، ينظر: معجم الدوحة التاريخي، مادة (ه ن و)، ومنه ما جاء في حديث نبوي: "قال يخاطب الرَّاجز في مسيره إلى خيبر: انزل يا ابنَ الأَكْوَع، فخُذ لنَا من هَنَاتِك"، ينظر: البيهقي، أبو بكر (ت٤٥٨ه)، السنن الكبير: تح: مركز هجر للبحوث والدراسات العربية والإسلامية، (٢٠١١م)، القاهرة، ط١، ج٧، ص٣١٧.

ثُمُّ إِنِي انْتَبْتُ عدة دكاكين مُختلفة، فألْقَيْتُها كلها على تلكَ الصِّفة؛ أعني أنَّ صاحب الدُّكانِ يَطْلُبُ في بياعته ضِعْفَيّ القِيمَة، ومَنْ عِنْدَهُ مِنَ التَلامِذَة يطلبون البَحْشِيش عَقِبَ السِّيمَة (١)، فأخذتُ أفكِّرُ في هذه الحال، وحينئذ (٢) تَبَيَّنَ لي قول مَنْ قال: إنَّ البَحْشِيش مَلِكٌ مُطاع، وآمِرٌ يَجِقُ له الإِتِبَاع، فقلتُ في نفسي: ألا قاتلَ اللهُ الإخباريين، وما جاؤوا بِهِ مِنَ الإفكِ المَّينَ ، ما الذي حَمَلَهُم على هذا التَهكُم السَّخِيف والمِجَازِ الكَثِيف؟ فهو الذي المَين ، ها هذه الديار ليَغْبِنَنِي كُلُّ مِهْذَارٍ ثَرْثَار، ويَتَقَاضَانِي البَحْشِيش كُلُّ ذِي شَنار (٣)، فما هذه الدارُ وما هذا العار؟

وقد لَحِظْتُ مِنْ هؤلاء البَاعَة مِنْ بعض ما عُرفوا به مِنَ الفَظَاعَة، أَهُّم لا يبيعونَ الشَّاري في وجْهِه، بل في قفاه؛ أعني أَهَّم متى تَوَلَّى عنهم فحينئذ يرضونَ بمقدار ما أدَّاه، ومادامَ لهم مواجهًا، ويُخاطبهم مشافهًا فإهَّم يُولُونَه الإعراضَ والتُفُور، وينسِبُونَهُ إلى الجَهلِ والغُرور، ويقولونَ له: إنَّك لم تَرَ في عمرك قَطْ مثل هذه السِّلعَة، ولهذا تَجْهَلُ ثمنها، وإنْ كُنتَ ذا سعة لكُنَّا نراك معدمًا

<sup>(</sup>١) السِّيمَةُ؛ أي عرض السلعة على البيع، يُقال: سامني الرجل بسلعته سومًا؛ وذلك حين يذكر لك هو ثمنها، والاسم من جميع ذلك السِّيمَةُ، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج١٢، مادة (س و م)، ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٢) م. ج، سقطت هذه الكلمة ولم يثبت منها إلا حرف الحاء "ح"، ص٧٤.

<sup>(</sup>٣) الشَّنَارُ: العيب والعار، أو ما اتصف بالشناعة والقبح، ينظر: ابن منظور، لسان العرب، ج٤، مادة (ش ن ر)، ص ٤٣٠.

سمجًا، إذ لسنا نرى وراءك من يحمل خرجًا، وما أشبه ذلك مِنَ الكلام الذي لا يتفوه به إلا الطَّغام (١).

ثُمُّ إِنِّ بينما كنتُ على حالة التَحَرُّنِ والتَفَكُّرِ والتَفَكُّرِ والتَفَكُّرِ القيتُ أحد مَعارفي الموسِرين ألمياسرين، وكنتُ أحسبُه مِنَ العَابِرين، فَفَرِحتُ بِمَرْآهُ أحد العَلِيلِ بالطَبِيب، أو المحبِ بالحَبِيب، وشَكُوتُ إليه ما قاسيته من شَطَطِ (٤) فرح العَلِيلِ بالطَبِيب، أو المحبِ بالحَبِيب، وشَكَوتُ إليه ما قاسيته من شَطَطِ (٤) التجار عن الحق، وابتدأتُ بقصتي منذ ركوبي في الزورق، فقال: أمَّا التجار فالقاعدةُ هنا أنَّ مَنْ سَاوَمَهُم في شيءٍ لا يعطيهم إلا نِصْفَ الثمن، وهو دَأبُ أهلِ الوطن، وهو عندهم غير مُسْتَهُجن، وأمَّا الغرباء فربما غَلَبَ عليهم الحياء فأمَّا الوطن، وهو عندهم في ثمُّ يعودُون ولا يعبؤون.

(١) الطَّعَامُ؛ أي أراذل الناس وأوغادهم، يُقال: الطَّعَامَةُ من الأشخاص؛ أي الرَّذْلُ الوَغْدُ منهم، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج١٢، مادة (ط غ م)، ص ٣٦٨.

<sup>(</sup>٢) التَفَكُّن: أي التَنَدُّمُ على ما فات، وتَفَكَّنَ أي تأسَّف وتلهَّف، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج١٣، مادة (ف ك ن)، ص٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) الموسِر؛ أي الغني أو حاضر النقد، ينظر: الحميري، شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم: ج٥، ص٢٨١٦.

<sup>(</sup>٤) الشَّطَطُ؛ أي الجور ومجاوزة الحد، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٦، مادة (ش ط ط)، ص ٢٥٧.

وأمَّا البَحْشِيش فلعنهُ الله، فإنَّهُ أخربَ بيتي، وألجأني إلى بيعِ أثاثي وفِراشي وجهازي ورِّيَاشي (١)، حتى أصبحتُ صفر اليدين، جاحظَ العينين، إذا ذكرتهُ اضْطَرَمَت مِنْهُ في القَلبِ جمرةٌ، وبُؤتُ بلوعةٍ وحَسْرَة، وإنِّي الآن لاعِنُه وسألعنُه ما دام بي رَمَق، وما تعاقبَ الغسق والشفق.

وقد حَرَّمتُ على نفسي أَنْ أقولَ عند استعظام شيءٍ: بَخٍ، لِئَلا يُذَكِّرَنِي هذا الحرف الأَسْنَخ<sup>(۲)</sup>، الأقذَرُ المُنْكَر، الأَدْهَى الأَمَّر، المَشْؤُومُ طَائِرُه، يُذَكِّرَنِي هذا الحرف الأَسْنَخ اللَّهُ اللَّقَدَرُ المُنْكَر، الأَدْهَى الأَمَّر، المَشْؤُومُ طَائِرُه، المَدْمُومُ ذَاكِرُه، هادم البيوتِ المعمورة، وفاضح العيالِ المستورة، الذي أغرى اللوّماءَ الأراذل بالكرماءِ الأفاضل، نَعَم هو الذي صَيَّر بيتي بَلقعًا اللهُ وأجرى منى أَدمُعًا، وتركَ كيسى فارغًا مِنَ المال، وبالي ممتلِئًا من البَلْبَال (٤)، فوالله الذي

<sup>(</sup>۱) الرِّيَاش: ما يكون لدى المرء من اللباس الحسن والمتاع والمال، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٦، مادة (ري ش)، ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٢) السَّنْخُ: أيّ الأصل من كل شيء، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٣، مادة (س ن خ)، ص

<sup>(</sup>٣) البَلْقَعُ؛ أي الأرض القفر التي لا شيء بما، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٨، مادة (ب ل ق ع)، ص ٢١.

<sup>(</sup>٤) البَلْبَال: أي شدَّةُ الهُمِّ والوسواس في الصدور وحديث النفس، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج١١، مادة (ب ل ب ل)، ص٦٩. ومنه قول المُهَلهَل:

يا لَقَوْمِي لِلَوْعَةِ البَلْبَالِ وَلِقَتْلِ الكُمَاةِ والأَبْطَالِ

ينظر: التَّغْلِيِّ، المَهَلْهِل عَدِّيِّ بن ربيعة بن الحَارث (ت٥٣١م)، ديوان المَهَلْهِل: (١٩٩٥م)، ط١، تحقيق: أنطوان القوَّال، دار الجيل، بيروت، ص ٧١.

أَمرَ عبادهُ بالعمل، ونهاهُم عَنِ البطالة والكسل، ما شتَّتَ شملي، وأعْدَمَني رَحْلي، إلَّا البَحْشِيش الملعون، فَالعَنُوهِ أيُّها اللاعنون.

قال الراوي: فرأيتهُ أَنْ قد اسْتَنَّ في مجالِ اللَّعْنِ والسب والطعن، فأردتُ أَنْ أُسْكِنَ مِنْ غضبه، وأُصَبِّرهُ على سَلْبِه، فقلتُ له: مهلًا مهلًا، واكظم الغيظ فهو لك أولى، فقال: ألا تسمع مني وتروي عني؟ قلتُ: قُل، قال: إنِيّ سكنتُ مع أهلى في مُحَلَّة (۱)، وكُنَّا بحمد الله تعالى في أحسن بُلَّة (۲).

فلمّا كان اليوم الثاني تزوج بعض الجيران، فقالت زوجتي: قد وَجَبَ علينا البَحْشِيش للعروسين، وإنْ هما إلا اثنان، قلتُ: وما البَحْشِيش هداكِ الله؟ فما أراه إلا فُضولًا منك بلا اشتباه، قالت: إنْ لم نُمْدِ إليهما هديةً فقد عَرَّضنا أنفسنا للبَليَّة، ولَزِمنا أنْ نخرج مْنَ المحكلَّة بِضَعَةٍ وذِلَّة، فقلتُ: اصنعي ما هو واجب، وقانا الله مِنَ المِعَايِب، فذَهَبَت إلى السوق، واشترت مِنَ المتاع ما يَشُوقُ ويَرُوق، ثُمُّ حَمَلَتُهُ إلى العروسين، وهي قريرة العين.

<sup>(</sup>١) المِحَلَّةُ؛ أي المنزل ودار الإقامة، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٨، مادة (ح ل ل)، ص

<sup>(</sup>٢) البُلَّةُ؛ أي الخير، ينظر: معجم الدوحة التاريخي، مادة (ب ل ل)، ومنه قول النعمان بن بشير الأنصاري (ت٥٦هـ):

إذا يُوسِرُون فلا يَبْطَرُون ون الله عَبْطُرُون فلا يَبْطَرُون فلا يَبْطَرُون فلا يَبْطَرُون على المُعلى ويوم البكاري: تح: يحيى الجبوري، (١٩٨٥م)، درا القلم، الكويت، ط٢، ص١٠٤.

فلمَّا كان اليوم الثالث، وُلِدَ لبعض جيراننا ولد، فقالت امرأتي: قد وَجَبَ البَخْشِيش، وما عنهُ مُحِيد ولا مَرَد، قلتُ: أنتِ أدرى بما يَجِبْ، وإنَّ قلبي من درايتك يَجِبْ، فَفَعَلَت كما شاءت، وسارت للتهنِئة بالهديَّة ثُمُّ جاءت.

فلمَّا كان اليوم الرابع قالت: إنَّ أحد جيراننا قد خَتَّنَ غُلامه، ومدَّ طعامه، فلا بُدَّ مِنْ حمل الهديَّة إليه، وتقديمها بين يديه، فقلتُ: احْمِلي احْمِلي، فها هو السوقُ قريبٌ منك فأجزلى، فَقَضَت المرسوم، وآبت بالثناء المَرُوم.

فلمَّا كَانَ اليومُ الخامس قالت: إنَّ أحد أولاد الجيران قَدْ حَتَمَ القرآن، فلا بُدَّ مِنْ إِثْحَافِه بتُحْفَة، وإطرافِ أهله بِطُرفَة، قلتُ: شأنك (١) والصِّلات وتَتَبُّع الكائِنَات.

فلمَّا كان اليوم السادس قالت: إنَّ أخا ذلك الصبي قَدْ أحرزَ في المُكتب سِمةً تَدُلُّ على أنَّهُ ذكي غير غبي، قلت: رُفِّيهِ (٢) وأَثْحِفِيه، وإنْ شِئْتِ فَقَرِّطِيه أو شَيِّفِيه (٣).

فلمَّا كان اليوم السابع قالت: إنَّ جارتنا ذهبت إلى الحَمَّام بعد النفاس، وأنت أدرى بِعَادَة النَّاس، قلتُ: لا، بل أنتِ الدَّارِية، وعندَكِ أخبار كُلِّ غادِيةٍ وسارِية، فاصنعي بدرايتك، وأظْهِري سِرَّ سراوتك.

<sup>(</sup>١) م. ج، سقط تنقيط حرف الشين "سأنك"، ص٧٦.

<sup>(</sup>٢) رَفَّ؛ أي أحسن إلى، يُقال: رَفَّ الرجلَ، يَرُفُّهُ رَفًا؛ أي أحسن إليه وأسدى إليه يدًا، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٩، مادة (رف ف)، ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٣) الشَّنْفُ: الذي يُلبس في أعلى الأذن، والذي في أسفلها القُرْطُ، وقيل الشَّنْفُ والقُرْطُ سواء، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٩، مادة (ش ن ف)، ص ١٨٣.

فلمًّا كان اليوم الثامن قالت: إنَّ إحدى جاراتنا قَدْ خُضِبَت بالحناء، وتميأت للإِرْنَاء (١)، وقد جَرَت العَادَة، فابْتَدَرْتُ وقُلت: بأنْ تُحُلَّى بِقِلادَة، قالت: إنْ لم تكن قِلادَة فَحَامًّا، والمال يَفْنَى وابقَ أنتَ سالمًا، قلتُ: بل إنَّنِي قالت: إنْ لم تكن قِلادَة فَحَامًّا، والمال يَفْنَى وابقَ أنتَ سالمًا، قلتُ: بل إنَّنِي أرى نفادَ جلدي ومُهجتي قبل نفادِ سبدي (٢)، قالت: إنْ لم بَحُدْ بالمال هذه (٦) المرَّة، صِرنا لدى جيراننا مَعَرَّة (٤)، فقلت: شأنك وتحلية الأصابع، فأنتِ أدرى بالطبائع.

فلمَّا كان اليوم التاسع قالت: إنَّ أحدَ جيراننا قَدِمَ مِنَ الحَجِّ بعد قضاءِ العَجِّ والثَّجِّ (٥)، والعَادَةُ في مثل هذا المقام، فابْتَدَرْتُ وقلتُ: بأنْ يُقابَل بالإِكْرَام، قالت: وبشيءٍ مما يُباع ويُشْرَى، إنَّه كانَ عند ربكَ بِرَّا، فقلتُ: أنتِ أدرى الوَرَى بما هو أَحْرَى، وبمَا يُكْسِبُ الثَّنَاء والذِّكْرَى.

<sup>(</sup>١) الإرناء: الفرح والمرح والنشاط، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج١٣، مادة (أرن)، ص١٤.

<sup>(</sup>٢) السَّبَدُ؛ أي المال والكسب، ينظر: لسان العرب: ج٣، مادة (س ب د)، ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) م. ج، "هذي"، ص٧٦.

<sup>(</sup>٤) رجلٌ مَعِرٌ: أيّ بخيل قليل الخير، ينظر: لسان العرب: ج٥، مادة (م ع ر)، ص ١٨١.

<sup>(</sup>٥) العَجُّ؛ أي العجيج في الدعاء وأن يجهر الملَّبِي بالتلبية، والثَّجُّ؛ أي سيلان دماء الهَدْي والأضاحي، سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن الحج فقال: "أفضل الحج العَجُّ والتَّجُّ"، ينظر: الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى (ت٢٧٩هـ)، سنن الترمذي: تح: بشار عواد معروف، (١٩٩٦م)، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط١، ج٢، ص١٧٨. وينظر: لسان العرب: ج٢، حرف الجيم، فصل الثاء، ص ٢٢١.

فلمَّا كان اليوم العاشر قالت: إنَّ أحدَ الجيران قَدِمَ مِنْ سفر، وكانَ أهْلُهُ يَحْسَبُونَهُ أنَّه مِمَّن غبر، إذ طال غيابه ولمَّ يُرْجَ إيابُه، فالليلة أحضروا آلات الطرب، وتميؤوا للتهنِئَات، وهي عَادَةُ العَجَم والعَرب:

وما أَحَالُ أَحَدًا ذَا رُشْدٍ يَأْنَفُ مِنْ جَمْعِ كُنُوزِ الحَمْدِ الْحَمْدِ الْحَمْدُ كَنْزُ لَيْسَ يَفْنَى أَبَدًا وَكُلَّمَا أَنْفَقْتَ مِنْهُ تلدا

#### فَقُلْدِي:

لَا شَكَّ أَنَّ الْحَمْدَ كَنْزُ بَاقِ يَزِيدُ أَضْعَافًا عَلَى الْإِنِفَاقِ لَا شَكَّ أَنَّ الْحَيْسِ وَيْكَ فَاعْلَمِي لَكَنْ أَرَاهُ فَانِيًا عَنْ أُمَمٍ عِنْدَ فَرَاغِ الكِيسِ وَيْكَ فَاعْلَمِي

#### فَقَالت:

مَنْ كَانَ يَخْشَى مِنْ نَفَادِ الدِّرْهَمِ فَلَنْ يَخُوزَ الحَمْدَ عوض فَافْهَمِ (۱)
فَقُلْتُ: أنتِ أدرَى بالحمدِ والمالِ والحَالِ والمآل، فدونكِ ما جَنَحْتِ
إليه، وعَزِمْتِ عليه، فلمَّا كَانَ اليوم الحادي عشر قالت: إنَّ جارنا قَدْ أَتَمَّ بناء دارٍ له، وهي أحْسَنُ ما رأت عيني مِنَ البِنَاء، وقد أتى بالقُرَّاءِ والموطربين لإثمَّام الهَنَاء، وقد جَرَت العَادة بأنْ تُبادِرَهُ الجيران بما يلزم لها مِنَ الأثاث، وهي من العاداتِ المَالُوفَة التي لا يَتَطَرَّقُ إليها انْتِكَاث، فَقُلْتُ: حسبنا الله ونعمَ الوكيل العاداتِ المَالُوفَة التي لا يَتَطَرَّقُ إليها انْتِكَاث، فَقُلْتُ: حسبنا الله ونعمَ الوكيل

<sup>(</sup>١) الراجح أنَّ كُلَّ هذه الأبيات من تأليف الشدياق نفسه؛ إذ لا وجود لها في دواوين الشعر، وهي على بحر الرجز.

على هذا التَعْلِيل، أَ لَيسَ الذي يبني دارًا بقادِرٍ على تأثيثها وفَرْشِها من مِنَصَّتِهَا إلى نَفَشِهَا؟ (١).

فقالت: إذا كنت لا تعملُ بالعادات فعليك بِسُكْنَى الفَلوَات والحَلوَات، لا بِسُكْنَى المَلوَات، فَقُلتُ: يا امرأة هذهِ الحال تُقْضِي بنا إلى الحَراب، فنصبح أذِلَّاء عند الأصْحَاب، قالت: وأينَ أنتَ مِنَ الثواب؟ فإنه ألْزَمُ لنا من الثياب (٢) والطعام والشراب، ثم كرَّرَتْ القول وأعادت، وصمَّمَت على ما أرادت، فقُلتُ: دونكِ ما عندنا من الماعُون، فاصرفي بِه عَنَّا سُوءَ الظُنُون، قالت: لا، بل ينبغي دونكِ ما عندنا من الماعُون، فاصرفي بِه عَنَّا سُوءَ الظُنُون، قالت: لا، بل ينبغي أنْ يَكُونَ مِنَ السُوقِ جديدًا لا عهيدًا، فَقُلتُ: تالله لم تُخْلَق مِنْكِ السَّاقُ إلا للسوق، فَدُونَكِ هذا المِشُوقُ (٣) المِعْشُوق.

فلمَّا كان اليوم الثاني عشر قالت: إنَّ الخادم صَنَعَ شيئًا زائدًا على ما تعَيَّنَ عليه مِنَ الخدمة، فلا بُدَّ من مكافأته بِنِعْمَة، قلت: وما هذو النِعْمَةُ النِقْمَة؟ قَالَت: تَعْنَتُ (٤) مِنَ الثياب وفيه الأجرُ والثواب، فقُلتُ: لكِ ذلك وقانا الله مِنَ المهالك.

<sup>(</sup>١) النَّفَشُ: أي المِتَاعُ المِتَفَرَّقُ، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٦، مادة (ن ف ش)، ص٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) م. ج، سقط حرف الثاء "الياب"، ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) المِشُوقُ من الأشياء؛ أي المعشوق الذي تشتاق النفس إليه، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٠١، مادة (ش و ق)، ص ١٩٢.

<sup>(</sup>٤) تَحْتٌ: لفظ فارسي، وقد تكلمت به العرب، ويعني الوعاء الذي تُصان فيه الثياب، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٢، حرف التاء، فصل التاء المثناة، ص ١٨.

فلمًّا كان اليوم الثالث عشر رجعنا إلى الدور الأول؛ أي الزواج والولادة والحِبَّان، فإنَّ جيراننا كانوا بِحَمْدِ الله تعالى، وببركاتِ دعاءِ امرأتي، أكثرَ مِنْ أَنْ يَعْصِيَهُم قلمٌ ولِسَان، فقُلتُ: اسمعي أيتها المرأة وارشدي وانصفي واقصدي، إمَّا أَنْ تَعِدِي عَنْ هذا الإنفاق، وعَنْ تكليفي ما لا يُطاق، وإلَّا فالفِرَاق أو الطَّلَاق، فأَبْرُقَت وأَرْعَدَت، وأَوْعَدَت وتَعَدَّدت، ودَعَت بالوَيْلِ والثُّبُور على كل رَجُلٍ فَأَبْرُقَت وأَرْعَدَت، وأَوْعَدَت وتَعَدَّدت، ودَعَت بالوَيْلِ والثُّبُور على كل رَجُلٍ بَخِيلٍ وحَصُور (١)، فلم يَسَعْنِي إلَّا الفِرَارُ مِنَ الدَّارِ، والاسْتِتَارُ مِنْ مُرَافَعَتِهَا لي عند ذَوِي الاقتِدار، فإنِي أعلمُ عين اليقين أنَّ ضلعهم يكونُ معها، فأكُون مِن المرهقين، فهذه قِصَّتي، وغَصَّتي، وغَنتي، ونَغْصَتي.

ولي قِصةٌ أخرى أَمَضُ<sup>(٢)</sup> من هذه وأفجع، وأَضَّرُ وأَوْجَع، إنْ شِئتَ سردتها عليك، والأمر إليك، فقلتُ: إنْ كانت أنباءً عن عاداتِ هذا البلد فهي مِنَّةٌ عليَّ أشْكُرُهَا لك مدى الأبد، فإنِّ أريدُ أن أعرفَ جميع هذه العادات لأدَوِّهَا في كتابٍ مخصوصٍ على نَسَقِ عجائبِ المخلوقات، قال: فاسمع إذًا.

إِنِّيَ أَخْلَصْتُ خِدمةً لأميرٍ مشهورٍ في عصرنا بالفَضْلِ والكَرَمِ وعُلُو الْهِمَم، فأجازي عليها جائزةً طُوبي لنفسٍ بها فائزة، إلا أنَّه كان مِنَ الأصل المِقرَر، والأمر المِقدَّر، أنْ أستميح مِنْ وَكِيلِه حوالة بها على بعض الصَّيَارِفَة الذين

<sup>(</sup>١) الحَصُور: أي المومْسِك البَخيل الضَّيِق، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٤، مادة (ح ص ر)، ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الأُمَضُّ؛ أي الأشد مضضًا، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٧، مادة (ء م ض)، ص ٢٣٣.

صيرًهم المال مِنَ العَطَارِفَة (١)، فَقُلتُ في نفسي: إنيّ أكبر هذا الوكيل (٢) بالألقابِ الحُسْنَى، وأصغر نفسي لديه كما هو شَأنُ الأَدْنَى إذا خاطب الأعْلَى الأَسْنَى، فَكَتبتُ إليه: أَيُّهَا البدر الأَثَمَ، والنبيّرُ الذي نوره عَم، والبحر الخِضَمْ، يا من لَقْظُه أحلى من الضَّرْب (٣)، ومعناه أعزُّ مِنَ الذهب، يا من يَقْصِدُه القريب والبعيد، وتعنو الأعِزَّة بين يديه كالعبيد، أنتَ الذي مَلاَّت المسامِع مَحَامِدُه، وشَمِلَت جميع الخَلقِ فوائِدُه، ما ذُكِر أحدٌ في الفضائل إلاَّ وكُنْتَ خيرًا منه، وأفضَلَ وأكرَم وأمثَلَ وأجدَد وأشرَف وأبرَّ وأرأف، إليكَ ينتهي الفخرُ كله، ومِنْكَ يَعْلَمُ الفضل أصله وفصله.

أنتَ روحُ العالم، وحياة بني آدم، أنت نورُ الأكوان، وبَعْجَةُ الزَّمَان، ها أنا عَبْدُكَ الذَليل المستَظِل في ظلك الظَّلِيل، الدَّاعي لك آناءَ الليل وأطراف النهار، والمستَجِيرُ بك من الأعْسَار، أُمَرِّغُ خدِّي على أعتابِك، وأكحِّل عيني بترابك، وألتمس مِنْ مكارمكَ الطَّامَة، وفواضِلِكَ العَامَّة، أنْ تُنْعِمَ عَلَيّ بكتب سطرين إلى الصرَّاف المِعْلُوم، لأقْبِضَ منه المبلغ المرقوم، ومثلي مَن استجدى،

(١) الغِطْرِيفُ من الناس؛ أي السَيِّدُ الشريف، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٩، مادة (غ ط ر ف)، ص ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) م. ج، سقط تنقيط حرف الياء "الوكل"، ص٧٨.

<sup>(</sup>٣) الضَّربُ: أي العسلُ الأَبْيَض الغليظ، ينظر: الأزهري، تهذيب اللغة، ج١٢، مادة (ض ر ب)، ص ١٦.

ومِثلُكَ مَنْ أجدى، فَدُم عزيزًا مُكرَّمًا مُبجَّلًا مُعظَّمًا مُوقَّرًا مُحترمًا مُمَجَّدًا مُفَحَّمًا، أنتَ خير الورى، وأشرَفُهم بلا مِرَا(١).

ثُمُّ كان أيضًا مِنَ الأصل المِقْرَر، والأمر المِقَدَّر، أنَّ هذا الاسترحام لا بُدَّ وأنْ يَصِلَ إلى أحدِ أعوانِه اللِئَام، فقال العون: تالله لأكِيدَنَّه، ما كان له أنْ يحصل على هذا المال إلَّا بعد أنْ يؤدِيَّ إليَّ البّحْشِيش، مِفْتَاح الآمَال، وحَاتِمَة الأعْمَال، فجعل على هذا المال إلَّا بعد أنْ يؤدِيَّ إليَّ البّحْشِيش، مِفْتَاح الآمَال، وحَاتِمَة الأعْمَال، فجعل يُدافِعُني ويُمَاطِلُني ويُماولُني ويُحاولُني ويُراوغُني ويُخاتلُني حتى ضِقْتُ به ذرعًا، وذُقتُ من التردُّدِ عليه نزعًا، فكم مِنْ وُحُولٍ خُضْتُها، وأمطارٍ به ذرعًا، ورياح عرَّضْتُ وجهي لها، حتى كِدْتُ أحرض ولهًا.

ثُمُّ قدَّر الله أَنْ ظَفِرتُ به، وهو راكعٌ ساجدٌ خاشعٌ عابدٌ، فصرخت في أذنه: أَيُّها التَقِيُّ الأروع، الأعَبَدُ الأحَشَعَ، أَمَا حانَ لكَ أَنْ تلتفت لفتةً واحدةً إلى الحق، وتعطيني ذلك المهْرَق، والله لئن لم تُبرِزه السَّاعَة لأشْكُونَّكَ إلى رئيس الديوان، ولأجْلِبَنَّ عليكَ الجِزي والهوان، أمَا تستحي مِنْ أَنْ تركع لله وتأكل حَقَّ عِبَاد الله؟ فلمَّا رأى مِنِي (٣) الجِدَّ، وأَنَّي في تحصيل الجائزة مُجِد، أسرع إلى إعطاءِ الحوالة، وقَنَط مِنْ أخذ العمالة؛ أعني البَحْشِيش الذي هو لكل سُئولٍ سَبَبٌ وآلة، فأحَذتُها وسِرتُ إلى كاتِب الصرَّاف، وقلتُ في نفسي: سأنفخه بالنُعُوتِ والأوصَاف، فَلَعَلَّه يكون مِنْ أهل الإنصَاف.

<sup>(</sup>١) أصلها "مراء"، لكن الهمزة أسقطت لدواعي استقامة التسجيع، وهي لغة تسهيل الهمز.

<sup>(</sup>٢) يَجُرُضُ؛ أي يَغَصُّ، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٧، مادة (ج ر ض)، ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) م. ج، سقط حرف الياء "من"، ص ٧٩.

فلمَّا أَنْ لقيتهُ وسَلَّمْتُ عليه وحَيَّيْتُه، قلتُ له: أَبَيْتَ اللَّعْنَ أَيُّها الكاتب الألمعي الحاذِق اللوذعي (١)، الذي يُخَافُ مِنْ آثار قلمهِ على المهارِق ما يُخَافُ من أثر البَوَارِق والصَّوَاعِق، الذي له المقامُ الأعلى، والبيانُ الأجلى، كم لكَ مِنْ مأثرةٍ تُذْكَر، ومِنَّةٍ تُشْكَر، وصَنيعَةٍ كأنَّا الأطواق في الأعناق، أو كالشَّمسِ في الإشراق، يا أيُّها البدرُ المنير، والشهم الخطير، إنّي جئتكَ بهذه الحوالة فاصرفها لي بحقك، فإنّك خير من يرجو الناس نَوَالَه.

فأخذها وكأنّه اسْتَكْثَر المبلغ المرقوم فيها، وأضْمَر ليَتَحَوَّفَها(٢) بالبَحْشِيش مِنْ حواشيها، فقال: يا خيبة الآمال، ما عِنْدَنَا السَّاعةَ مَال، قُلتُ: لا تقل هكذا بحياتِك، فهو مُبَايِنٌ لشرفِ صِفَاتِك، ولُطفِ ذاتك، فقال: هو كما قلتُ لك، فلا تُضِعْ في المِحِيءِ إليَّ عَمَلُك، فقلتُ: ما هذا دأب الصرافين المليئين، ولكن عِدْنِي إلى حِين، قال: لا وَعْدَ ولا تَأْجِيل، فلا تُصَدِّع رأسي بالتطويل، قلتُ: إني ذو قلمٍ مثلك، فإنْ شَكُوتُكَ إلى صاحبِ الأمر استقبح بالتطويل، قلتُ: إنيّ ذو قلمٍ مثلك، فإنْ شَكُوتُكَ إلى صاحبِ الأمر استقبح فِعْلَك، واسترذل أصْلَك، بل وربما عَزَلَك وأحْبَطَ عملك، فَفَكَّر سَاعةً ثُمَّ قال:

<sup>(</sup>١) اللوذعي؛ أي الحدِيدُ الفؤاد واللسان الظريف كأنه يلذع من ذكائه، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٨، مادة (ل ذع)، ص ٣١٧.

<sup>(</sup>٢) مَحَوَّفَه؛ أي تَنَقَّصَه، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٩، مادة (ح و ف)، ص ٥٩. ومنه قول يونس بن حبيب النَّحوي (ت١٨٢ه) في إجابته عن سبب عِظَمِ بَطنِه: "تَحَوُّفِي النَّضيجَ مِنْ حَولِ النَّيء"، ينظر: الميداني، أبو الفضل (ت٥١٨ه)، مجمع الأمثال، تح: محمد محيي الدين عبد الحميد، (٥٩٥م)، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة، ج١، ص١٤٤.

ويلك، مَا كُنْتُ أَحسَبُكَ مِنْ أَربابِ هذا المقال، ولكن ائتني إذًا بعد خمسة عشر يومًا، واكفِني في خلال ذلك عَذلًا ولَومًا.

فَسِرْتُ إليه في الوقتِ الموقوت، والأَجَلِ المِأْمُوت (١)، فتوارى مني كما كان يتوارى عَونُ رئيس الديوان، فكأهُّما في الشَّرِ صِنْوَان، ولم يَزَل على حالةِ التواري مني حتى نَدَّ الصبرُ عني، فانظر بالله إلى هذه الأحوال، وإلى هذا الفساد والاختلال، أ فَيُسَوَّغُ في البِلادِ المَتِمَدِّنَة لوكيلِ صَرَّاف ذي بال أنْ يقول ما عندنا مَال؟ أو أنْ يتوارى عن طالبِ الحق، ويَظَلَّ بين النَّاس معروفًا بالصدق؟ وما ذلك إلا لأجل البَحْشِيش، الذي صار في هذا العصر قوام المعيش، فما رأيك في هذه العَادَة، وما عندكَ فيها من الإفادَة؟

قال الراوي: فقلتُ له نحمدُ الله على فَقْدِ هذه العَادَة مِنْ بلادنا، فهي غير معروفة عندنا، ولا عند أجدادنا، ولو كانَ شيءٌ (٢) منها معروفًا لكانت كُتَّابُ الأخبار تُقَبِّحُها، فكان كُلُّ امرئٍ عنها مَظلُوفًا (٣)، وهذا هو الفَرقُ بيننا وبين سائِرِ الأُمَمِ غير المَتِمَدِّنَة، والتي بقيت على الطريقةِ القَدِيمَة المُسْتَهْجَنَة، وهو أنَّا نَسْعَى في إزالة ما عندنا من الشَّرِّ والفَسَاد، وفي إصلاح حَالِ العِبَاد،

<sup>(</sup>١) المَأْمُوت: أي المِحْزُور، يُقال: هو إلى أَجَلٍ مأموتٍ أي مَوقوت، ينظر: ابن منظور، لسان العرب: ج٢، مادة (ء م ت)، ص٥.

<sup>(</sup>٢) م. ج، سقط تنقيط حرف الشين "سيء"، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٣) المِظْلُوفُ؛ أي المصون من أن يُنال، ينظر: لسان العرب: ج٩، مادة (ظ ل ف)، ص ٢٣١.

فإذا رأينا من يَتَعَمَّدُ أذى الناس، شَنَّعْنَا (١) عليهِ في الصُحُفُ المنشورَة، والأخبارِ المأثورة، حتى يَسْلَمَ الخلقُ مِنْ ضَيرِه، ويكونَ عِبرةً لغيره.

ولعمري لولا تِلكَ الصُحُف لتمادى النَّاس في الشنار، ولجُّوا في الاستهتار، فَكُنْتَ تَجِدُ القويَّ يأكلُ الضعيف، والعَنيَّ يَسْتَرِط<sup>(٢)</sup> الفقير، وما كان لِحُرمَةِ المظلومِ مِنْ مُجِير، لأنَّ الشَّر مَغروسٌ في طِباع جميع بني آدم، فهم فيهِ أمثَالٌ سواء، مَنْ تَأخَّر منهم ومَنْ تقدَّم، بل المتأخرون لهم مِنْهُ الحَظُّ الأوفر، والنَّصِيبُ الأكبر.

وكذلك أقول: إنَّ شُرُور المَتِمَدِنين المَثْرَفِين أكثر مِنْ شُرُور الْمَمَجِ الْخَشِيش دينًا، ولا يَتَّخِذُونَه لكُلِّ الْخَشِيش دينًا، ولا يَتَّخِذُونَه لكُلِّ أرب أربُونًا، فهذه الطريقةُ المُستعمَلةُ هنا نِصْفُها مِنَ التَمَدُن، ونِصْفُها مِنْ عدم التَدَيُّن، وكثيرًا ما تَتَشَابَهُ الأمورُ وتختلطُ ما بَينَ مَقبولٍ ومَنكُور.

أمَّا أنا فإنِيَّ أُنْكِرُ كُلَّ ما رأيتهُ مِنْ أحوالِ هذا البلد، إذ لم أَرَ منه سوى النكد؛ ولا سِيَّما طريقة البَحْشِيش، والتَّوَصُلَ إليه بالحِيلَةِ والمركر، والخيانةِ والمعَدر، وإنِّي إنْ شاء (٥) الله تعالى متى رَجعتُ إلى أوطاني، وآنسْتُ برؤية

<sup>(</sup>١) م. ج، سقط تنقيط حرف الشين "سنعنا"، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٢) اسْتَرَطَ: أي ابتلع بسرعة دون مضغ، ينظر: السان العرب: ج٧، مادة (س ر ط)، ص٣١٣.

<sup>(</sup>٣) الظُّلُف: أيّ الشِّدَّة والغلظ، ينظر: لسان العرب: ج٩، مادة (ظ ل ف)، ص٢٣١.

<sup>(</sup>٤) م. ج، سقط تنقيط حرف الثاء "يورون"، ص ٨١.

<sup>(</sup>٥) م. ج، سقط تنقيط حرف الشين "ساء"، ص ٨١.

إخواني، أغْضتُهُم جَمِيعًا إلى تَشْهِيرِ هذه الطرِيقةِ الذَّمِيمَة، وعواقِبِهَا الوَخِيمَة، ومِنَ الواجب على كُلِّ مُؤمِنٍ صحيحِ الإيمانِ أَنْ يَسْعَى في إزالةِ الظُلْمِ والعُدْوَان، سواءَ كَانَ بِعَمَلِه وطبِه، أو بِلِسَانِه أو بِقلبِه، فهذا عندي هو المؤمِنُ الأصيل، وغير ذلك كله تَدْلِيسٌ وتَضلِيل.

هذا وإِنِي أُصَبِّرُكَ على ما نَابَكَ مِنْ أَهْلِك، وأدعو لكَ بِجَمْعِ شَمْلِك، وأسْتَودِعُكَ إلى مَنْ عنده عِلْمُ الحَقَائِق، وأُودِّعُكَ وَدَاعَ مُحِبٍّ صَادِق، قال: ثُمُّ تَعَانَقنَا وتَفَارَقنَا، وعلى لَعْنِ الظَّالِمِينَ تَوَافَقنَا وتَوَاثَقنَا.

## المصادر والمراجع:

- ١. أولاً المصادر:
- ٢. الشدياق، أحمد فارس (ت١٨٨٧م): المقامة البَخْشِيشيَّة، (١٨٩٣م)، النسخة الخجرية مع الترجمة الفرنسية، مطبعة فونتانا، الجزائر.
- ٣. الشدياق، أحمد فارس (ت١٨٨٧م): المِقَامَة البَخْشِيشيَّة، (١٨٧١ ١٨٧٢م)، مخطوط في كتاب كنز الرغائب في منتخبات الجوائب.
  - ٤. ثانيًا المراجع العربية:
- ٥. الأزهري، أبو منصور محمد بن أحمد الهروي (ت٣٧٠هـ)، تهذيب اللغة،
   (٢٠٠١م)، ط١، تحقيق: محمد عوض مرعب، دار إحياء التراث العربي،
   بيروت، ج٦.
- ٦. الأنصاري، النعمان بن بشير، شعر النعمان بن بشير الأنصاري: تح: يحيى الجبوري، (١٩٨٥م)، درا القلم، الكويت، ط٢.
  - ٧. آصاف، يوسف، هو الباقي، (١٨٨٥م)، مطبعة القاهرة الحرة، القاهرة.
- ٨. البابا، محمد زهير: أحمد فارس الشدياق "دراسة موجزة لمكانة أسرته وقصة حياته وتنقلاته"، (٢٠٠٢م)، مجلة التراث العربي، المجلد ٢٢، العدد (٨٦-٨٨)،
   اتحاد الكتاب العرب، سوريا.
- ٩. البغدادي، ابن طيفور (ت٠٨٠هـ)، بلاغات النساء وطرائف كلامهن وملح نوادرهن وأخبار ذوات الرأي منهن وأشعارهن في الجاهلية وصدر الإسلام،
   (١٩٠٨م)، تح: أحمد الألفي، مطبعة مدرسة والدة عباس الأول، القاهرة.

- 10. البيهقي، أبو بكر (ت٤٥٨هـ)، السنن الكبير: تح: مركز هجر للبحوث والدراسات العربية والإسلامية، (٢٠١١م)، القاهرة، ط١، ج٧.
- 11. الترمذي، أبو عيسى محمد بن عيسى (ت٢٧٩هـ)، سنن الترمذي: تح: بشار عواد معروف، (١٩٩٦م)، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ط١، ج٢.
- ۱۲. التغلبي، أبو الأسود عمرو بن كلثوم (ت٥٨٤م)، ديوان عمرو بن كلثوم، (١٢. التغلبي، أبو الأسود عمرو بن كلثوم، (١٩٩٦م)، ط٢، تحقيق وشرح: إميل بديع يعقوب، دار الكتاب العربي، بيروت.
- ١٣. التَّغْلِيّ، المِهَلْهِل عَدِّيّ بن ربيعة بن الحارث (ت٥٣١م)، ديوان المِهَلْهِل:
   (١٩٩٥م)، ط١، تحقيق: أنطوان القوَّال، دار الجيل، بيروت.
- ١٤. جبران، سليمان، كتاب الفارياق مبناه وأسلوبه وسخريته، (١٩٩١م)،
   مطبعة الاتحاد التعاونية، حيفا.
- ١٥. الجوهري، أبو نصر (ت٩٣٣هـ)، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: تح:
   أحمد عبر الغفور عطار، (١٩٨٧م)، ط٤، دار العلم للملايين، بيروت، ج٤.
- 17. حسن، محمد عبد الغني، أحمد فارس الشدياق، سلسلة أعلام العرب، العدد ٥٠، الدار المصرية للتأليف والترجمة، القاهرة.
- ۱۷. الحلبي، محمد راغب الطباخ (ت۱۳۷۰هـ)، أعلام النبلاء بتاريخ حلب الشهباء، (۱۹۸۸م)، تح: محمد كمال، ط۲، مجلد ۷، دار القلم العربي، حلب.

- ۱۸. الحميري، نشوان (ت۵۷۳هه)، شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، تح: حسين بن عبد الله العمري وآخرون، (۹۹۹م)، ط۱، دار الفكر المعاصر، بيروت، ج۲.
  - ١٩. خورشيد، فاروق، مصر في أدب الشدياق، (١٩٣٧م)، الهلال، مصر.
- ٠٢. ابن درید، أبو بكر محمد بن الحسن الأزدي (٣٢١هـ)، جمهرة اللغة، (١٩٨٧م)، ط١، تحقیق: رمزي منیر بعلبكي، دار العلم للملایین، بیروت، ج٢٠.
- ۲۱. الدُّسوقي، عمر: نشأة النثر الحديث وتطوره، (۲۰۰۷م)، دار الفكر العربي، القاهرة.
- ٢٢. الذبياني، أبو إمامة زياد بن معاوية بن ضباب بن مَرَّة (ت٥٠٦م)، ديوان النابغة الذبياني، (١٩٨٥م)، ط٢، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة.
- ۲۳. الرازي، زين الدين (ت٦٦٦ه)، مختار الصحاح: تح: يوسف الشيخ محمد، (٩٩٩ م)، ط٥، المكتبة العصرية الدار النموذجية، بيروت.
- ٢٤. زبادي، وفاء يوسف إبراهيم، الأجناس الأدبية في كتاب الساق على الساق فيما هو الفارياق "دراسة أدبية نقدية"، (٢٠٠٩م)، جامعة النجاح الوطنية، نابلس.
- ۲۰. الزركلي، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس (۱۳۹٦هـ)،
   الأعلام، (۲۰۰۲م)، ط۱۰، ج۲، دار العلم للملايين، بيروت.

- 77. الزركلي، خير الدين بن محمود بن محمد بن علي بن فارس (١٣٩٦هـ)، الأعلام، (١٩٩٨م)، إشراف زهير فتح الله، ط٥، ج١، دار العلم للملايين، بيروت.
- ۲۷. زهير بن أبي سلمى (ت ٢٠٩م)، ديوان زهير بن أبي سلمى، (١٩٧٠م)، ط١، تح: فخر الدين قباوة، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت.
- ۲۸. زیدان، جورجي، تراجم مشاهیر الشرق في القرن التاسع عشر، ج۲، منشورات دار مکتبة الحیاة، بیروت.
- 79. الشايب، أحمد، الأسلوب "دراسة بلاغية تحليلية لأصول الأساليب الأدبية"، (١٩٩١م)، ط٨، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة.
- .٣٠. الأشتر، عبد الكريم، في نصوص مختارة من الأدب العربي الحديث "أحمد فارس الشدياق"، (١٩٦٦م)، النثر ١، أعلام الرواد، المكتبة الحديثة، دمشق.
- ٣١. الشدياق، طنوس بن يوسف، أخبار الأعيان في جبل لبنان، (١٩٥٤م)، وقف عليه وناظر طبعه المعلم بطرس البستاني، ج١، مكتبة العرفان، بيروت.
- ٣٢. الشدياق، فارس بن يوسف، الساق على الساق في ما هو الفارياق أو "أيام وشهور وأعوام في عجم العرب والأعجام"، (٩١٩م)، عني بنشره يوسف توما البستاني صاحب مكتبة العرب بمصر، القاهرة.
- ٣٣. شكري، غالي: النهضة والسقوط في الفكر المصري الحديث، (١٩٩٢م)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر.
- ٣٤. الصلح، عماد، أحمد فارس الشدياق، آثاره وعصره، (١٩٨٧م)، شركة المطبوعات للتوزيع والنشر، بيروت.

- ٣٥. ضيف، شوقي، المقامة، (١٩٧٣م)، ط٣، دار المعارف، القاهرة.
- ٣٦. طرابلس، فواز، والعظمة، عزيز، سلسلة الأعمال المجهولة أحمد فارس الشدياق.
- ۳۷. عاشور، رضوى، الحداثة الممكنة "الشدياق والساق على الساق"، (۲۰۰۹م)، ط۱، دار الشروق، مصر.
- .٣٨. العامري، لبيد بن ربيعة (ت ٢٦٦م)، ديوان لبيد بن ربيعة، (١٩٦٢م)، تح: إحسان عباس، التراث العربي وزارة الإرشاد والأنباء، الكويت.
- ٣٩. عبود، مارون: صقر لبنان "بحثٌ في النهضة الأدبية الحديثة ورجلها الأول أحمد فارس الشدياق"، (١٩٥٠م)، ط١، منشورات دار المكشوف، بيروت، لبنان.
- .٤٠ عوض، لويس، تاريخ الفكر المصري الحديث، (١٩٦٩م)، ط٣، ج٢، دار الهلال، القاهرة.
- 13. الفراهيدي، الخليل بن أحمد (ت١٧٥هـ)، العين، تح: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، القاهرة، ج٦.
- 25. ليفين، زالمان: الفكر الاجتماعي والسياسي الحديث "في لبنان وسوريا ومصر"، (١٩٧٨م)، ط١، ترجمة: بشير السباعي، دار ابن خلدون، بيروت.
- ٤٣. مرتاض، عبد الملك، مقامات السيوطي، (١٩٩٦م)، ط١، اتحاد الكتاب العرب، دمشق.
- ٤٤. مسعد، بولس، فارس الشدياق، (١٩٣٤م)، نشره الدكتور فيليب الشدياق، مطبعة الإخاء، القاهرة.

- ٥٤. مصطفى، أحمد أمين، فنون النثر في العصر العباسي، المكتبة الأزهرية للتراث، (١٩٩٥-١٩٩٦م).
- 23. المطوي، محمد الهادي، أحمد فارس الشدياق "حياته وآثاره وآراؤه في النهضة العربية الحديثة"، (١٩٨٩م)، دار الغرب الإسلامي، بيروت.
  - ٤٧. معجم الدوحة التاريخي.
- المقدسي، أنيس: الفنون الأدبية وأعلامها في النهضة العربية الحديثة،
   الكاتب العربي، دمشق.
- ۶۹. ابن منظور (ت۷۱۱ه)، لسان العرب، (۱۶۱۶ه)، ط۳، دار صادر، بیروت.
- .٥٠ الميداني، أبو الفضل (ت١٨٥ه)، مجمع الأمثال، تح: محمد محيي الدين عبد الحميد، (١٩٥٥م)، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة، ج١.
- ١٥. نجم، محمد يوسف، القصة في الأدب العربي الحديث، (١٩٦٦م)، ط٣،
   دار الثقافة، بيروت.
- ٥٢. نجم، محمد يوسف، الأدب العربي في آثار الدارسين، (١٩٦١م)، بيروت، دار العلم للملايين.
- ٥٣. وتار، محمد رياض، توظيف التراث في الرواية العربية المعاصرة، (٢٠٠٢م)، اتحاد الكتاب العرب، دمشق.

# المراجع الأجنبية:

 Taieb, Lebbaz: La résistance des Ouled Nail après 1847 "selon les écrits d'Arnaud, interprète militaire dans "La Revue africaine. 2021, Dirassat & Abhath, The Arabic Journal of human and social sciences, Vol 13, No 2.

#### References

- al-Masādir wa-al-marāii':
- al-Masādir:
- al-Shidyāg, Ahmad Fāris (t1887m) : almagāmah albakhshīshyvah, (1893m), alnuskhah al-hajarīyah ma'a al-tarjamah al-Faransīyah, Matba'at fwntānā, al-Jazā'ir.
- al-Shidyāg, Ahmad Fāris (t1887m): almagāmah albakhshīshyyah, (1871-1872m), makhtūt fī Kitāb Kanz al-Raghā'ib fī muntakhabāt al-Jawā'ib.
- al-Marāji' al-'Arabīyah
- al-Azharī, Abū Mansūr Muḥammad ibn Aḥmad al-Harawī (t370h), Tahdhīb al-lughah, (2001M), T1, tahqīq: Muḥammad 'Awad Mur'ib, Dār Ihyā' al-Turāth al-'Arabī, Bavrūt, i6.
- al-Ansārī, al-Nu'mān ibn Bashīr, shi'r al-Nu'mān ibn Bashīr al-Ansārī : th : Yahvá al-Jubūrī, (1985m), Dār al-Qalam, al-Kuwayt, t2.
- Āṣāf, Yūsuf, huwa al-Bāqī, (1885m), Maṭba'at al-Qāhirah al-ḥurrah, al-Qāhirah.
- al-Bābā, Muhammad Zuhayr : Ahmad Fāris al-Shidyāg "dirāsah mūjazah lmkānh usratuh wa-qissat hayātuhu wtnglāth", (2002M), Majallat al-Turāth al-'Arabī, almujallad 22, al-'adad (86-87), Ittihād al-Kitāb al-'Arab, Sūriyā.
- al-Baghdādī, Ibn Tayfūr (t280h), Balāghāt al-nisā' wa-tarā'if kalāmihinna wa-mulah nawādirihinna wa-akhbār dhawāt al-ra'y minhunna wa-ash'āruhunna fī al-Jāhilīyah wa-Sadr al-Islām, (1908m), th : Ahmad al-Alfī, Matbaʻat Madrasat Wālidat ʻAbbās al-Awwal, al-Oāhirah.
- al-Bayhaqī, Abū Bakr (t458h), al-sunan al-kabīr: th: Markaz Hajar lil-Buhūth wa-al-Dirāsāt al-'Arabīyah wa-al-Islāmīyah, (2011M), al-Qāhirah, Ţ1, j7.
- al-Tirmidhī, Abū 'Īsá Muhammad ibn 'Īsá (t279h), Sunan al-Tirmidhī: th: Bashshār 'Awwād Ma'rūf, (1996m), Dār al-Gharb al-Islāmī, Bayrūt, T1, j2.
- al-Taghlibī, Abū al-aswad 'Amr ibn Kulthūm (t584m), Dīwān 'Amr ibn Kulthūm, (1996m), t2, taḥqīq wa-sharḥ: Imīl Badī' Ya'qūb, Dār al-Kitāb al-'Arabī, Bayrūt.
- alttaghlibī, almuhalhil 'addī ibn Rabī'ah ibn alhārth (t531m), Dīwān almuhalhil : (1995m), T1, tahqīq: Antwān alqwwāl, Dār al-Jīl, Bayrūt.
- Jubrān, Sulaymān, Kitāb al-Fāriyāq mabnāhu wa-uslūbuhu wa-sukhriyatuh, (1991m), Matba'at al-Ittihād al-Ta'āwunīyah, Ḥayfā.
- al-Jawharī, Abū Naṣr (t393h), al-ṣiḥāḥ Tāj al-lughah wa-ṣiḥāḥ al-'Arabīyah : th : Ahmad 'abra al-Ghafūr 'Attār, (1987m), t4, Dār al-'Ilm lil-Malāyīn, Bayrūt, j4.
- Hasan, Muhammad 'Abd al-Ghanī, Ahmad Fāris al-Shidyāg, Silsilat A'lām al-'Arab, al-'adad 50, al-Dār al-Misrīyah lil-Ta'līf wa-al-Tarjamah, al-Qāhirah.
- al-Halabī, Muhammad Rāghib al-Tabbākh (t1370h), A'lām al-nubalā' bi-tārīkh Halab al-shahbā', (1988m), th: Muhammad Kamāl, t2, mujallad 7, Dār al-Qalam al-'Arabī, Halab.
- al-Himyarī, Nashwān (t573h), Shams al-'Ulūm wa-dawā' kalām al-'Arab min alklwm, th: Husavn ibn 'Abd Allāh al-'Umarī wa-ākharūn, (1999M), T1, Dār al-Fikr almu'āṣir, Bayrūt, j6.
- Khūrshīd, Fārūq, Misr fī adab al-Shidyāq, (1937m), al-Hilāl, Misr.
- Ibn Durayd, Abū Bakr Muhammad ibn al-Hasan al-Azdī (321h), Jamharat al-lughah, (1987m), T1, tahqīq: Ramzī Munīr Ba'labakkī, Dār al-'Ilm lil-Malāyīn, Bayrūt, j2.

- aldduswqy, 'Umar: Nash'at al-nathr al-hadīth wa-taṭawwuruh, (2007m), Dār al-Fikr al-'Arabī, al-Qāhirah.
- al-Dhubyānī, Abū imāmat Ziyād ibn Mu'āwiyah ibn Dabāb ibn marrah (t605m),
   Dīwān al-Nābighah al-Dhubyānī, (1985m), t2, taḥqīq : Muḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm, Dār al-Ma'ārif, al-Oāhirah.
- al-Rāzī, Zayn al-Dīn (t666h), Mukhtār al-şiḥāḥ : tḥ : Yūsuf al-Shaykh Muḥammad, (1999M), t5, al-Maktabah al'ṣryt-al-Dār al-Namūdhajīyah, Bayrūt.
- Zabādī, Wafā' Yūsuf Ibrāhīm, al-ajnās al-adabīyah fī Kitāb al-sāq 'alá al-sāq fīmā huwa al-Fāriyāq "dirāsah adabīyah naqdīyah", (2009M), Jāmi'at al-Najāḥ al-Watanīyah, Nābulus.
- al-Ziriklī, Khayr al-Dīn ibn Maḥmūd ibn Muḥammad ibn 'Alī ibn Fāris (1396h), al-A'lām, (2002M), ţ15, j2, Dār al-'Ilm lil-Malāyīn, Bayrūt.
- al-Ziriklī, Khayr al-Dīn ibn Maḥmūd ibn Muḥammad ibn 'Alī ibn Fāris (1396h), al-A'lām, (1980m), ishrāf Zuhayr Fatḥ Allāh, t5, j1, Dār al-'Ilm lil-Malāyīn, Bayrūt.
- Zuhayr ibn Abī Salmá (t609m), Dīwān Zuhayr ibn Abī Salmá, (1970m), Ţ1, tḥ: Fakhr al-Dīn Qabāwah, Manshūrāt Dār al-Āfāq al-Jadīdah, Bayrūt.
- Zaydān, Jūrjī, tarājim mashāhīr al-Sharq fī al-qarn al-tāsi' 'ashar, j2, Manshūrāt Dār Maktabat al-ḥayāh, Bayrūt.
- al-Shāyib, Aḥmad, al-uslūb "dirāsah balāghīyah taḥlīlīyah li-uṣūl al-asālīb al-adabīyah", (1991m), t8, Maktabat al-Nahdah al-Misrīyah, al-Qāhirah.
- al-Ashtar, 'Abd al-Karīm, fī nuṣūṣ mukhtārah min al-adab al-'Arabī al-ḥadīth "Aḥmad Fāris al-Shidyāq", (1966m), al-nathr 1, A'lām al-Rūwād, al-Maktabah al-ḥadīthah, Dimashq.
- al-Shidyāq, Ţannūs ibn Yūsuf, Akhbār al-a'yān fī Jabal Lubnān, (1954m), waqafa 'alayhi wa-nāzara ṭab'ihi al-Mu'allim Buṭrus al-Bustānī, j1, Maktabat al-'Irfān, Bayrūt.
- al-Shidyāq, Fāris ibn Yūsuf, al-sāq 'alá al-sāq fī mā huwa al-Fāriyāq aw "Ayyām wa-shuhūr w''wām fī 'Ajam al-'Arab wāl''jām", (1919m), 'uniya bi-nashrihi Yūsuf Tūmā al-Bustānī sāhib Maktabat al-'Arab bi-Misr, al-Qāhirah.
- Shukrī, Ghālī: al-Nahḍah wa-al-suqūţ fī al-Fikr al-Miṣrī al-ḥadīth, (1992m), al-Hay'ah al-Miṣrīyah al-ʿĀmmah lil-Kitāb, Miṣr.
- al-Şulḥ, 'Imād, Aḥmad Fāris al-Shidyāq, āthāruh wa-'aṣruh, (1987m), Sharikat al-Maṭbū'āt lil-Tawzī' wa-al-Nashr, Bayrūt.
- Dayf, Shawqī, al-Maqāmah, (1973m), t3, Dār al-Ma'ārif, al-Qāhirah.
- Ţarābulus, Fawwāz, wāl'zmh, 'Azīz, Silsilat al-A'māl al-majhūlah Aḥmad Fāris al-Shidyāq.
- 'Āshūr, Radwá, al-ḥadāthah al-mumkinah "al-Shidyāq wālsāq 'alá al-sāq", (2009M), Ţ1, Dār al-Shurūq, Mişr.
- al-'Āmirī, Labīd ibn Rabī'ah (t661m), Dīwān Labīd ibn Rabī'ah, (1962M), tḥ: Iḥsān 'Abbās, al-Turāth al'rby-Wizārat al-Irshād wa-al-Anbā', al-Kuwayt.
- 'Abbūd, Mārūn: Şaqr Lubnān "bḥthun fī al-Nahḍah al-adabīyah al-ḥadīthah wrjlhā al-Awwal Aḥmad Fāris al-Shidyāq", (1950m), Ţ1, Manshūrāt Dār al-Makshūf, Bayrūt, Lubnān.
- 'Awad, Luwīs, Tārīkh al-Fikr al-Miṣrī al-ḥadīth, (1969m), ţ3, j2, Dār al-Hilāl, al-Qāhirah.
- al-Farāhīdī, al-Khalīl ibn Aḥmad (t175h), al-'Ayn, tḥ : Mahdī al-Makhzūmī wa-Ibrāhīm al-Sāmarrā'ī, Dār wa-Maktabat al-Hilāl, al-Qāhirah, j6.

- lyfyn, zālmān : al-Fikr al-ijtimā'ī wa-al-siyāsī al-ḥadīth "fī Lubnān wa-Sūriyā wa-Miṣr", (1978m), T1, tarjamat : Bashīr al-Sibā'ī, Dār Ibn Khaldūn, Bayrūt.
- Murtād, 'Abd al-Malik, Maqāmāt al-Suyūtī, (1996m), Ţ1, Ittiḥād al-Kitāb al-'Arab, Dimashq.
- Mus'ad, Būlus, Fāris al-Shidyāq, (1934m), nasharahu al-Duktūr Fīlīb al-Shidyāq, Matba'at al-Ikhā', al-Oāhirah.
- Muṣṭafá, Aḥmad Amīn, Funūn al-nathr fī al-'aṣr al-'Abbāsī, al-Maktabah al-Azharīyah lil-Turāth, (1995-1996m).
- al-Maţwī, Muḥammad al-Hādī, Aḥmad Fāris al-Shidyāq "ḥayātuhu wa-āthāruh wa-ārā'uhu fī al-Nahḍah al-'Arabīyah al-ḥadīthah", (1989m), Dār al-Gharb al-Islāmī, Bayrūt.
- Mu'jam al-Dawḥah al-tārīkhī.
- al-Maqdisī, Anīs : al-Funūn al-adabīyah wa-a'lāmuhā fī al-Nahḍah al-'Arabīyah alḥadīthah, (1963M), Dār al-Kātib al-'Arabī, Dimashq.
- Ibn manẓūr (t711h), Lisān al-'Arab, (1414h), ṭ3, Dār Ṣādir, Bayrūt.
- al-Maydānī, Abū al-Faḍl (t518h), Majma' al-amthāl, th: Muḥammad Muḥyī al-Dīn 'Abd al-Hamīd, (1955m), Matba'at al-Sunnah al-Muhammadīyah, al-Qāḥirah, il.
- Najm, Muḥammad Yūsuf, al-qiṣṣah fī al-adab al-'Arabī al-ḥadīth, (1966m), ţ3, Dār al-Thaqāfah, Bayrūt.
- Najm, Muḥammad Yūsuf, al-adab al-'Arabī fī Āthār al-dārisīn, (1961m), Bayrūt, Dār al-'Ilm lil-Malāyīn.
- Wattār, Muḥammad Riyād, Tawzīf al-Turāth fī al-riwāyah al-'Arabīyah al-mu'āṣirah, (2002M), Ittihād al-Kitāb al-'Arab, Dimashq.
- al-Marāji' al-ajnabīyah:
- Taieb, Lebbaz: La résistance des Ouled Nail après 1847 "selon les écrits d' Arnaud, interprète militaire dans "La Revue africaine. 2021, Dirassat & Abhath, The Arabic Journal of human and social sciences, Vol 13, No 2.

Chief Administrator

Prof. Ahmad Ibn Salem AL-Ameri

His High Excellency, President of the University

**Deputy Chief Administrator** 

Prof. Abdullah Ibn Abdulaziz Al-Tamim

Vice Rector for Graduate Studies and Scientific Research

Editor -in- Chief

Prof. Khalid suliman algossy

Professor in the Department of Applied Linguistics - Imam Mohammad Ibn Saud Islamic University

**Managing Editor** 

Prof. Mohammed Saeed Ibraheem Allowaimi

Associate Professor, Department of Literature, Rhetoric and Criticism - College of Arabic Language

## **Editorial board members**

- Prof. Saad Ibn Abd ul Aziz Maslouh
  Professor in the Department of Linguistics Kuwait
  University
- Prof. Mohammad Ibn Ibrahim Al-Qadi
  Professor at the Department of Arabic Linguistics Tunis
  University
- Prof. Mohammed N. Al-Anazi
  Professor in the Department of Applied Linguistics Imam
  Mohammad Ibn Saud Islamic University
- Prof. Abdulaziz Saleh Abdullah Bin Deailij
  Professor in the Department of Literature, Rhetoric and
  Criticism College of Arabic Language Imam Mohammad
  Ibn Saud Islamic University
- Prof. Taher Abdel-Hay Shabaneh
  Professor in the Department of Syntax and Morphology Kafrelsheikh University
- Prof. khaled mohammed s aljumah
  Professor in the Department of Syntax and Morphology Kafrelsheikh University
- Editorial-secretary

  Dr. Abdul Rahman bin Ibrahim Al-jerid

  Editor-in-Chief, Journal of Arabic Sciences

## Criteria of Publishing

The Arab Science Journal is a refereed scientific journal; issued by the Deanship of Scientific Research, Imam Mohammad Ibn Saud Islamic University. It publishes scientific research according to the following regulations:

## I. Acceptance Criteria:

- 1. Originality, innovation, academic rigor, research methodology and logical orientation.
- 2. Complying with the established research approaches, tools and methodologies in the respective disciplines.
- 3. Accurate documentation.
- 4. Language accuracy.
- 5. Previously published submissions are not allowed.
- 6.Submissions must not be extracted from a paper, a thesis/dissertation, or a book by the author or anyone else.

#### **ILSubmission Guidelines:**

- 1. The author should write a letter showing his interest to publish the work, coupled with a short CV and a confirmation that the author owns the intellectual property of the work entirely and that he will not publish the work without a written agreement from the editorial board.
  - 2. Submissions must not exceed 50 pages (A4).
- 3. Submissions are typed in Traditional Arabic, in 17-font size for the main text, and 14-font size for footnotes, with single line spacing.
- 4. The researcher sends his research to the electronic journal's platform (https://imamjournals.org) with a summary in Arabic and English, not exceeding two hundred words.

### III. Documentation:

- 1. Footnotes should be placed in the footer area of each page respectively..
  - 2. Sources and references must be listed at the end.
- 3. Sample images of the verified/edited manuscript should be inserted in their respective areas.
- 4 Clear pictures and graphs that are related to the research should be included in appendices.
- **IV.** In case the author is dead, the date of his death, in Hijri calendar, is used after his name in the main body of the research.
- **V.** Foreign names of authors are transliterated in Arabic script followed by Latin characters between brackets. Full names are used for the first time the name is cited in the paper.
- **VI**: Submitted research papers for publication in the journal are refereed by two referees, at least.
- VII. Rejected research papers will not be returned to their authors.

#### Address of the Journal:

All correspondence should be sent to the editor of the Journal of Arabic Studies:

Riyadh,11432 P.O. Box 5701 Tel: 2582051 - Fax 2590261

www.imamu.edu.sa

E.mail: arabicjournal@imamu.edu.sa